
Sembrando milpas:  
historia, tradiciones  

y prácticas bioculturales

Enriqueta Quiroz (coordinadora)

PROBLEMAS 
DEL DESARROLLO



Esta obra está bajo una licencia internacional  
Creative Commons Atribución-NoComercial-CompartirIgual 4.0.

Sembrando milpas:  
historia, tradiciones  

y prácticas bioculturales

Enriqueta Quiroz  
(coordinadora)

Quiroz, E. (coord.). (2025). Sembrando milpas: historia, tradiciones y 
prácticas bioculturales. Instituto Mora; cide; ciesas; El Colegio de la 
Frontera Norte; El Colegio de Michoacán; El Colegio de San Luis.  
doi: https://doi.org/10.59950/IM.157

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://doi.org/10.59950/IM.157


Sembrando milpas:  
historia, tradiciones  

y prácticas bioculturales





Sembrando milpas:  
historia, tradiciones  

y prácticas bioculturales

Enriqueta Quiroz  
(coordinadora)



D. R. © 2025 El Colegio de Michoacán, A. C.
Martínez de Navarrete 505
Col. Las Fuentes, 59699
Zamora, Michoacán, México
www.colmich.edu.mx
ISBN: 978-607-544-299-0

D. R. © 2025 El Colegio de la Frontera Norte, A. C.
Carretera escénica Tijuana-Ensenada km 18.5 
San Antonio del Mar, 22560 
Tijuana, Baja California, México
www.colef.mx
ISBN: 978-607-479-618-6

D. R. © 2025 El Colegio de San Luis
Parque de Macul 155
Fracc. Colinas del Parque, 78294
San Luis Potosí, San Luis Potosí, México
www.colsan.edu.mx
ISBN: 978-607-2627-73-4

D. R. © 2025 Instituto de Investigaciones  
Dr. José María Luis Mora

Calle Plaza Valentín Gómez Faríaz núm. 12
Col. San Juan Mixcoac, 03730, Ciudad de México
www.institutomora.edu.mx
ISBN: 978-968-9749-04-2

D. R. © 2025 Centro de Investigación y Docencia 
Económicas, A. C.

Carretera México-Toluca 3655, Col. Lomas de Santa 
Fe, Álvaro Obregón, 01210, Ciudad de México
www.cide.edu
ISBN: 978-607-8791-49-1 

Dirección editorial: Yolanda R. Martínez Vallejo
Coordinación editorial: Javier Ledesma
Corrección: Javier Ledesma y Anastasia Rodríguez
Formación: Marco Ocampo
Imagen de portada: María Fernanda González González

Hecho en México / Made in Mexico

D. R. © 2025 Centro de Investigaciones y Estudios 
Superiores en Antropología Social

Juárez 87, Col. Tlalpan Centro, alcaldía Tlalpan, 
14000, Ciudad de México
www.ciesas.edu.mx
ISBN: 978-607-486-779-4

cip. instituto mora. biblioteca ernesto de la torre villar

nombres: Quiroz, Enriqueta.

título: Sembrando milpas : historia, tradiciones y prácticas bioculturales/ Enriqueta Quiroz (coordinadora).

descripción: Primera edición | Ciudad de México: Coordinación de Humanidades y Ciencias Sociales : Instituto Mora 
: CIDE : CIESAS : El Colegio de la Frontera Norte : El Colegio de Michoacán : El Colegio de San Luis, 2025 | Serie: Serie 
de la Coordinación de Humanidades y Ciencias Sociales-SECIHTI.

palabras clave: México | Cultivos | Milpa | Biocultura | Agricultura | Policultivo | Maíz | Calendario agrícola | Fiestas 
populares.

clasificación: DEWEY 633.15 SEM.m| LC SB191.S4

Esta publicación fue sometida a un proceso de dictaminación doble ciego por pares académicos externos al 
Instituto Mora, de acuerdo con las normas editoriales vigentes en esta institución.

Primera edición, diciembre de 2025

Toda reproducción de imágenes de Monumentos Arqueológicos, Históricos y Zonas de dichos Monu-
mentos, está regulada por la Ley y su Reglamento, por lo que deberán tramitar ante el Instituto Nacional 
de Antropología e Historia el permiso correspondiente.



Índice

La milpa como un policultivo biocultural: a modo de introducción� 7
Enriqueta Quiroz

Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad� 25
Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa Moreno

Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas  
en la Sierra de Papantla, Veracruz� 53

Erika María Méndez Martínez

Milpas y bebidas fermentadas, policultivos  
en Tabasco, Tlaxcala y Oaxaca� 87

César Iván Ojeda Linares, Luz Palestina Llamas Guzmán,  
Humberto Peraza Villarreal y Verónica Barriga Altamirano

Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero.  
Trabajo, tecnología y conocimientos bioculturales en una región nahua� 113

Catharine Good Eshelman

De la milpa a la hacienda: los policultivos del Texcoco novohispano� 143
Enriqueta Quiroz

Temporalidad, ritualidad y diversidad alimentaria en la milpa mazahua 
del Estado de México� 169

Ana Karen Vázquez Hernández.

Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha. 
Perspectivas bioculturales y de conservación� 197

María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones



Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas:  
entre la agricultura tradicional del maíz  
y la introducción de tecnología agrícola� 229

Margil de Jesús Canizales Romo, Juana Elizabeth Salas Hernández  
y Rut Guadalupe Miramontes Cabrera

El policultivo milpa en la dimensión regional y nacional.  
Hallazgos, líneas de acción, desafíos, retos e implicaciones  
generales: una conclusión� 263

Enriqueta Quiroz



[ 7 ]

La milpa como un policultivo biocultural: 
a modo de introducción

Enriqueta Quiroz*

Hace décadas, se realizaron en México importantes estudios etnobotáni-
cos, que aprovecharon el diálogo con campesinos para identificar especies, 
diferenciar semillas y conocer prácticas agrícolas con las que se lograron 
avances taxonómicos y cuantitativos relevantes.1 No obstante, la base cul-
tural de aquellos estudios solía invisibilizarse debido a que la investigación 
botánica era el foco de interés y no la forma de vida de los pueblos rurales. 
Hubo que esperar hasta la aparición de la etnobiología a fines del siglo xx 
para lograr un giro conceptual y metodológico. La biología y la etnografía 
se integraron para conformar una nueva forma de conocimiento. En reali-
dad, no fue extraño que ambas disciplinas coincidieran, ya que finalmente 
las dos se habían dedicado al estudio de las relaciones entre los seres vivos y 
de sus interacciones con el medio. La novedad era hacer uso de las descrip-
ciones cualitativas de la etnografía, para valorar las costumbres cotidianas 
y tradiciones de los pueblos dentro del medio natural. De ese modo, surgió 
un nuevo paradigma científico, dentro del cual, el pensamiento relacional 
con la naturaleza –propio de los pueblos originarios– daba una base cul-
tural a esa nueva forma de conocimiento, denominado biocultural (Boege, 
2008; Toledo y Barrera-Bassols, 2008).

	 *	 Instituto de Investigaciones Dr. José María Luis Mora.
		  Correo electrónico: equiroz@institutomora.edu.mx
	 1	 Nos referimos especialmente al trabajo realizado desde mediados del siglo xx por la Uni-

versidad de Chapingo y El Colegio de Posgraduados; en ambas instituciones se destaca el 
trabajo del maestro agrónomo Efraín Hernández Xolocotzi (2014).



8  |  La milpa como un policultivo biocultural: a modo de introducción

El nacimiento de la bioculturalidad

El llamado paradigma biocultural tuvo su origen fuera de las fronteras 
mexicanas; nació como parte de la preocupación medioambientalista 
de fines del siglo xx. En ese momento se advertía del agotamiento de los 
recursos naturales a causa del sistema económico imperante.2 En esa línea, 
el conocido Informe Brundtland, presentado por primera vez a nivel inter-
nacional por varios países ante las Naciones Unidas en 1987,3 se planteó el 
problema de la sustentabilidad, o más bien de la sostenibilidad de los siste-
mas productivos extractivistas, que iban de la mano con niveles irraciona-
les de consumo. En el informe se advertía que a ese ritmo de consumo las 
siguientes generaciones no podrían atender sus necesidades ni sus propias 
aspiraciones (Informe Brundland, 1987). 

A finales de esa misma década, la selva amazónica tomó particular 
interés de los ecologistas al reconocerla como el principal pulmón del pla-
neta, pero que estaba en riesgo de desaparecer a causa de la explotación 
agroganadera. La denuncia nació a raíz del estudio de pueblos amazóni-
cos en riesgo de desaparecer después de cientos de años de convivir con 
la selva y mantenerla durante generaciones (Posey y Ballee, 1989). En ese 
contexto, fue importante el enfoque de la etnobiología,4 particularmente 
impulsada por Darrell Posey en 1988, año en que diversos investigado-
res comenzaron a trabajar bajo un marco teórico común (López y Robert, 
2012). La etnobiología también partía del principio de bioculturalidad para 
explicar, desde ese momento, la paulatina pérdida de la biodiversidad pla-
netaria cuyo origen estaba en el olvido de los saberes ancestrales de las 
comunidades originarias. Posteriormente, en 1996, diversos estudiosos se 
reunieron en el congreso internacional Endangered Languages, Endange-
red Knowledge, Endangered Environments, realizado en la Universidad de 
California en Berkeley, cuyas principales contribuciones fueron publicadas 
por Luisa Maffi en el año 2001. El propósito de esta reunión fue discutir 

	 2	 El economista germano-británico Ernst Friedrich Schumacher (1978) analizó el sistema 
actual de producción occidental y lo calificó de “suicida” e “irracional”, precisamente por 
su desvinculación con la naturaleza. El autor recurrió al término “capital natural” para 
valorar su importancia desde la propuesta de una sustentabilidad económica.

	 3	 Informe Brundland, 1987. https://www.are.admin.ch/are/en/home/media/publications/
sustainable-development/brundtland-report.html [Consulta: 3 de marzo de 2025.]

	 4	 El etnólogo Darrell Posey, creó, en 1988, la primera asociación de etnobiología en América 
del Sur y la segunda a nivel mundial, posteriormente fundó el Instituto de Etnobiología 
Amazónica (López Garcés y Robert, 2012). 



Enriqueta Quiroz  |  9

las principales amenazas vistas desde la diversidad lingüística/cultural y 
biológica para identificar una estrategia común y formular planes integra-
les de investigación, entrenamiento y acción para la preservación urgente, 
y necesidades de promoción, con especial énfasis en el papel del conoci-
miento tradicional del ambiente y las lenguas en que es codificado en los 
ecosistemas del mundo. Al año siguiente, los investigadores John Stepp, 
Felice Wyndham y Rebeca Zarger recogieron las investigaciones presen-
tadas en el VI Congreso de Bioculturalidad, también realizado en Estados 
Unidos (Toledo y Barrera-Bassols, 2008, p. 8).

Bajo ese marco teórico, debemos ubicar en México los estudios de Víctor 
Toledo, Narciso Barrera-Bassols y Eckart Boege como pioneros del enfoque 
biocultural, con estudios de caso sobre prácticas agrícolas tradicionales en 
diversas regiones del mundo, entre ellas las chinampas en México o los lla-
mados jardines flotantes de Indonesia. Esto permitió encontrar puntos de 
comparación entre técnicas ancestrales, especialmente de adaptabilidad, 
resiliencia y aplicación de estrategias agrícolas sostenibles en el aprove-
chamiento de recursos naturales (Toledo y Barrera-Bassols, 2008). Dicho 
estudio fue la antesala de la obra colectiva publicada en el año 2010 por 
Víctor Toledo, titulada La biodiversidad mexicana, en la que se abordan las 
particularidades geográficas del país, rico en microclimas que favorecieron 
una abundante vida biológica; igualmente vinculada con la intervención 
humana porque gracias a la capacidad adaptativa de los pueblos origina-
rios, se había desarrollado en Mesoamérica una agricultura especializada 
ad hoc para distintos suelos y bajo la complementación de cultivos diversos 
(Toledo, 2010). A partir de estas investigaciones, se abrió el camino para 
estudios agroecológicos que partían del reconocimiento de las ventajas de 
los policultivos de herencia milpera que sirvieran de base para la conserva-
ción de especies ancestrales.

Los estudios sobre la milpa: un breve balance

Hace varias décadas, los estudios arqueológicos indicaron que el maíz fue 
la planta que dio origen a los policultivos. La particular condición de la 
gramínea teosinte o teocintle, habría atraído a otras especies –la calabaza 
y el frijol– para garantizar su propia sobrevivencia (Flannery, 1989, p. 244). 
De ahí que, en el presente, se le considere una planta ecosistémica capaz de 
convivir con hasta 30 especies distintas (Toledo y Barrera-Bassols, 2008). 



10  |  La milpa como un policultivo biocultural: a modo de introducción

Otra de las consideraciones a tener en cuenta respecto al maíz, es la diver-
sidad de sitios arqueológicos encontrados en distintos puntos de México, 
donde se habría llevado a cabo su domesticación (McClung et al., 2014). Así, 
también, la dispersión habría sido múltiple, tal como se infiere de los estu-
dios de Tadeo Kato, sobre la diversidad genética del maíz en el continente 
americano (McClintock, Kato y Blumenschein, 1981); aunque, tal como lo 
indicó Nicolas Vavilov, Mesoamérica sería uno de los tres principales cen-
tros de domesticación de especies del mundo (Toledo y Barrera-Bassols, 
2008, p. 21: Vavilov, 1992).

Más allá del interés botánico, la milpa es una creación biocultural, ya 
que concentra un cúmulo de conocimientos y experiencias de interac-
ción humana a nivel biológico, genético, lingüístico, agrícola y paisajístico 
(Toledo y Barrera-Bassols, 2008, p. 25). Igualmente, la complejidad del tema 
motivó el desarrollo de estudios de caso relacionados con la seguridad ali-
mentaria, la pérdida del patrimonio, la soberanía alimentaria y como téc-
nica agrícola sustentable; a continuación, daremos algunos ejemplos de ello.

Desde inicios de la década de 2010, diversos investigadores –siguiendo 
o no, la línea investigativa de Toledo y Barrera-Bassols– remarcaron lo 
importante que era la milpa para las comunidades originarias de México. 
En ese proceso de reconocimiento, surgieron propuestas para posicionarla 
como patrimonio agroecológico de las comunidades indígenas y campe-
sinas del país; la idea de fondo era proteger a la milpa, pero a su vez, a 
los pueblos que no sólo se alimentaban de ella, sino que su vida giraba 
en torno a un sistema agrícola que conformaba su cosmovisión (Boege, 
2008). Bajo esa motivación –nada más por mencionar algunas investiga-
ciones particulares y locales– se reeditaron estudios sobre la milpa maya 
(Terán y Rasmussen, 2009); aparecieron otros referidos a esta práctica en 
Yucatán (Rodríguez y Arias, 2014), en el estado Morelos (Montes de Oca y 
Licea, 2016) y también en comunidades específicas como la mazahua (Vás-
quez-González et al., 2016). Además, hubo otros estudios que se enfocaron 
de manera general en posicionar a la milpa como un cultivo biocultural 
(Reyes, Pérez y Moctezuma, 2018). 

Al avanzar la década de 2020, el tema se fue vinculando con el problema 
de la seguridad alimentaria (Leyva-Trinidad et al., 2020), a la par con discu-
siones sobre el desarrollo rural y el abandono paulatino del cultivo milpa en 
el campo mexicano (Montes de Oca y Licea, 2021). De manera simultánea, 
con el propósito de generar una toma de conciencia sobre el problema, se 
fueron publicando estudios relacionados con la soberanía alimentaria. En 



Enriqueta Quiroz  |  11

primer lugar, se fomentó el gusto por una culinaria que nacía de la milpa 
(Barros y Buenrostro, 2016). A continuación, aparecieron estudios que vin-
culaban la biodiversidad de la milpa como garantía de la salud de las comu-
nidades (Velázquez y Peralta, 2019), asimismo, surgió una preocupación por 
rescatar la dieta ancestral de la milpa (Corona, 2019; Castillo et al., 2020). 
En contraparte, se observó un deterioro paulatino en la alimentación en las 
comunidades, además de la aparición de diversas enfermedades, entre ellas 
la diabetes y la obesidad (Barros, 2021). El análisis de los cambios en la ali-
mentación, tanto rural como urbana, se abordó a partir de la introducción 
de alimentos ultraprocesados (Velázquez y García, 2024). 

Por su parte, los estudios agroecológicos sobre la milpa han estado bus-
cando la sustentabilidad del sistema, con el objeto principal de aplicar una 
agricultura más amable con el medioambiente. Han promovido la asocia-
ción y/o relevo de maíz, con legumbres y hortalizas y con árboles frutales 
o destinados a otros usos, con el propósito de garantizar la disponibilidad 
de alimentos y minimizar la vulnerabilidad ambiental (fao, 2007). Tam-
bién han comparado la milpa tradicional con el monocultivo de maíz y 
se ha comprobado que mejora la fertilidad de los suelos, tiene un control 
más efectivo sobre las plagas, presenta un mejor aprovechamiento del suelo 
y una mayor producción en cuanto a la diversidad de especies obtenidas 
(Sánchez y Romero, 2018). En general, el sistema de policultivo ha sobresa-
lido, por estas y otras ventajas sustentables, como aprovechar óptimamente 
el agua por conservar la humedad de la tierra y también por concentrar 
mayor cantidad de carbono orgánico en el suelo (Moya-Raygoza, 2023), que 
además de servir de abono se evita su concentración nociva en la atmós-
fera; asimismo, están surgiendo otros estudios de caso, interesados en dar 
a conocer los factores que determinan el número de especies asociadas o 
intercaladas en la milpa (Ramírez-Maces et al., 2023). 

A nivel gubernamental, hoy se reconoce a la milpa como patrimonio 
biocultural y como práctica agrícola que ayuda a conservar la biodiversi-
dad.5 Asimismo, en el año 2021 la Secretaría de Cultura, el Instituto Nacio-
nal de Antropología e Historia (inah) y el Gobierno del Estado de México, 
realizaron un estudio temático y general sobre la milpa, titulado Milpa. 
Pueblos de maíz. Diversidad y patrimonio biocultural, del que destacamos 

	 5	 Gobierno de México, Secretaría de Agricultura. https://www.gob.mx/agricultura/articu-
los/milpa-tradicion-viva?idiom=es#:~:text=Las%20milpas%20son%20un%20patrimo-
nio,qu%C3%A9%20cultivos%20integran%20la%20milpa? [Consulta: 10 de junio 2025.]



12  |  La milpa como un policultivo biocultural: a modo de introducción

los capítulos escritos por Toledo y Barrera-Bassols (2021), donde califican 
a la milpa –bajo un criterio sistémico– como matriz de la memoria biocul-
tural de México. Asimismo, el capítulo de Eckart Boege (2021) en el que se 
conjunta los saberes de comunidades tradicionales con el espacio agrícola, 
siendo la milpa la salvaguarda de su propia existencia. También otros estu-
dios coordinados por Boege (2024) han identificado los diversos espacios 
ocupados por pueblos indígenas, bajo el propósito de garantizarles justicia 
social y respeto a sus derechos humanos, debido a que son los principales 
conservadores del paisaje mexicano. 

Sin duda, durante la última década, la milpa ha sido objeto de miradas 
múltiples incluyendo la artística (Acevedo Martínez et al., 2025). El con-
junto de textos aquí comentados, abren una nueva época de investigaciones 
que integran cada vez más una preocupación ecológica, social y política 
por la ruralidad del país. Sin embargo, aún falta mucho por hacer; entre 
las tareas pendientes, aún no se ha logrado tener una visión panorámica de 
todas las especies producidas dentro de las milpas que existen en el país y 
tampoco se ha valorado su importancia en la producción agraria de México. 

Justificación del tema

De un tiempo a esta parte, la agroindustria que incentiva los monoculti-
vos, ha desvirtuado el término milpa, al pensarse como si fuera un sistema 
exclusivo de siembra de maíz. Sin duda, esta percepción obedece a un cam-
bio de paradigma en el sistema de siembra que se practicaba en las técnicas 
agrícolas que ancestralmente se habían practicado en nuestro territorio. 
Podríamos decir que desde finales del siglo xix e inicios del siglo xx, 
México fue paulatinamente adoptando el sistema agroindustrial basado 
en la siembra de una sola especie, por considerarse económicamente más 
redituable. Bajo ese criterio predominó el carácter comercial de las siem-
bras que debían ser específicas. Es erróneo pensar que el monocultivo se 
creó con el objetivo de producir más alimentos, de algún modo se podría 
argumentar que lo fue, pero en realidad el agricultor produjo más cantidad 
de una sola especie –por ejemplo, más maíz o más trigo o más arroz–, con 
ello sólo se fueron privilegiando especies de mayor demanda y de mayor 
ganancia monetaria. Evidentemente, la siembra selectiva reditúa más uti-
lidades al agricultor, pero a la larga, va limitando nuestra alimentación 



Enriqueta Quiroz  |  13

a ciertas especies en desmedro de otras, lo que indirectamente también 
afecta a la biodiversidad y hasta a la salud de las personas al limitar la dieta.

Los campos sembrados con hectáreas y hectáreas de maíz, de agua-
cate o de la especie que sea, no son viables sin depender de agroquímicos 
como herbicidas, fungicidas, insecticidas, fertilizantes, entre otros. Esta 
dependencia nace porque los monocultivos alteran los ecosistemas y rom-
pen las cadenas tróficas. De tal forma que requieren asistencia permanente 
de agroquímicos para subsistir, y necesitan ser fumigados y dependen de 
sustancias activas creadas en laboratorios. Por lo tanto, debemos enten-
der que, en la naturaleza, todo está intrínsecamente relacionado; existen 
cadenas ecológicas que al romperse una, aparecen plagas de diverso tipo, 
sin considerar el empobrecimiento que se origina en el suelo al practicar la 
siembra de una sola especie. 

No obstante, existe y ha existido ancestralmente otro modo de producir 
alimentos, nos referimos al policultivo milpa que –entendido como la pro-
ducción simultánea de diversas especies– reúne un conocimiento agrícola 
ancestral salvaguardado por comunidades campesinas tradicionales que 
están en peligro de desaparecer. 

Desde la disciplina histórica, especialmente en la línea de la historia 
agraria, falta mucho por investigar, saber más sobre los sistemas agrícolas 
prehispánicos (Rojas, 1988) y su transformación a lo largo de los siglos; no 
han sido tema de estudio las técnicas aplicadas desde la llegada de los espa-
ñoles hasta el presente. La historiografía mexicana se ha centrado en estu-
diar el problema de la tenencia de la tierra, el desarrollo de las haciendas, 
el comercio agrícola, las exportaciones de materias primas, así como la efi-
ciencia de las plantaciones azucareras, cafetaleras, entre otras (Van Young, 
1986). Ese enfoque ha desvirtuado la realidad del agro, especialmente por-
que pareciera que la única manera de sembrar fue desde siempre el mono-
cultivo; considero que ese análisis surgió especialmente desde el siglo xx 
con un imaginario conformado por las técnicas de la agroindustria. Dichas 
interpretaciones anacrónicas han desconocido la existencia y la importan-
cia de las siembras en pequeña escala de diversas especies; es indudable 
que la historia del agro no se ha interesado hasta ahora, por documentar la 
pervivencia de los sistemas de producción milpera, sus posibles cambios o 
adaptaciones a lo largo del tiempo; como tampoco, valorar su participación 
económica dentro de la producción agrícola de México.



14  |  La milpa como un policultivo biocultural: a modo de introducción

El objetivo general de esta obra

Ante la dispersión de estudios y la falta de un panorama sobre la diver-
sidad de milpas que existen en México, esta obra busca, en su conjunto, 
ofrecer una mirada socio-regional y diferenciada de este sistema agrícola 
ancestral. Buscamos reconocer que existen muchas variedades de milpas 
en concordancia con la pluriculturalidad del país que, a la vez, son una 
adaptación agrícola a geografías distintas. 

Respecto a la técnica agrícola empleada, la milpa puede ser definida 
como policultivo o como sistema tradicional, de asociación o de cultivos 
múltiples, todos usados como sinónimos dentro de este libro. Nos inte-
resa remarcar su condición de policultivo, con siembra de maíz, frijol y 
calabaza, pero también de otras muchas especies comestibles, medicinales 
y ornamentales, así como arbustos y árboles frutales, todo dependiendo 
de la zona investigada. También se pretende entender a la milpa como un 
policultivo agroecológico que alberga un gran conocimiento del medio 
geográfico de la comunidad que la reproduce; siendo la síntesis de saberes 
tradicionales surgidos de la observación y réplica de la vida entendida de 
forma sistémica. 

Evidentemente, cada artículo presentado tiene a su vez intereses u obje-
tivos particulares, además de dejar en claro la zona o región donde se prac-
tica, tal como se indica, en la presentación de los capítulos. 

Metodología

El presente libro es resultado de un trabajo colectivo, con aplicación de 
distintas metodologías. Entre ellas sobresalen la etnohistórica, la etnobio-
lógica y la histórica que, pese a provenir de disciplinas distintas, todas uti-
lizan una base investigativa común como son la observación participante 
y las entrevistas. Es decir, existe un empleo general de la etnografía porque 
se aprovechó la memoria hablada y escrita como recurso de conocimiento 
que se cruza también con la disciplina histórica al utilizar la oralidad y, en 
su caso, fuentes archivísticas que contienen relatos de la vida agraria de 
los pueblos. Otro de los alcances metodológicos presentados es la mirada 
holística sobre la comprensión de la naturaleza que nace de los saberes 
locales y de las prácticas agrícolas estudiadas, así como la construcción de 
un saber transdiciplinario. 



Enriqueta Quiroz  |  15

La geografía también ha jugado un papel fundamental en este libro, 
tal como Braudel (1992) propuso realizar estudios de la sociedad siem-
pre delimitados a espacios geográficos, porque de ese modo se garanti-
zaba una profunda comprensión de esta. Igualmente, el autor consideraba 
que la geografía conectaba a la gente –y no sólo la distanciaba como se 
suele remarcar– ya que originaba diferencias culturales enriquecedoras. 
Bajo ese marco, en este libro se han caracterizado diversas regiones mil-
peras, desde las tropicales muy húmedas localizadas en la llanura chontal 
de Tabasco, otras igualmente cálidas y húmedas del Totonacapan, otras 
muy cálidas pero secas localizadas en el Alto del río Balsas; así como en 
la boscosa región P’urhépecha y en la semitemplada del Altiplano Cen-
tral y zacatecano. De tal forma que estamos presentando milpas cultural-
mente diversas, de origen chontalpa, tepaneca, zapoteca-mixteca, nahua, 
acolhua, mazahua, p’urhépecha y chichimeca. Todas son expresión de una 
bioculturalidad que contribuyó a su vez a la biodiversidad del país, que 
es producto de la intervención humana a través de la domesticación de 
diversas especies. Las milpas aquí estudiadas producen –junto a la triada: 
maíz, frijol, calabaza– distintas plantas que intentamos comparar entre 
las regiones abordadas.6 El criterio bajo el cual se ordenaron los capítulos 
va desde las zonas más fértiles –con dos cosechas anuales– hasta las más 
áridas del centro norte del país. 

Presentación de los capítulos

El libro inicia con el capítulo de Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa 
Moreno con el título “Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad”. 
Estudio desarrollado desde una perspectiva etnobotánica y agroecológica, 
con el objetivo particular de explicar las ventajas de la asociación de espe-
cies del sistema de policultivo milpa, específicamente el que se practica en 
Tabasco, donde reconocen una unidad agroecológica entre la llanura de la 
Chontalpa, en el Golfo de México, y la sierra colindante entre Tabasco y 
Chiapas que se caracteriza por la baja altitud, las altas temperaturas, la más 
grande precipitación pluvial de Mesoamérica (más de 4 000 mm al año), y 
la existencia de numerosos ríos, ciénegas y lagunas. Bajo esas condiciones 
de humedad general se siembran las milpas en temporadas específicas, ya 

	 6	 Véase el cuadro comparativo en las conclusiones finales del libro.



16  |  La milpa como un policultivo biocultural: a modo de introducción

que existe una pequeña sequía en abril y mayo de la que se obtiene en los 
siguientes cuatro meses la principal cosecha del año (cosecha anual); poste-
riormente a las inundaciones de otoño, entre diciembre y febrero se obtiene 
otra cosecha (tornamil). En ambas fechas se hace milpa, previo tratamiento 
del suelo con el sistema de roza y quema, practicado ancestralmente por el 
pueblo chontal. De estas siembras se obtienen entre 16 y 30 especies, de las 
que se destacan junto al maíz, el frijol, la calabaza, el chile, el plátano roa-
tán, plátano macho, la yuca, el chayote, la papaya, los chícharos, el tomati-
llo, el ñame, el camote, entre otros once tipos de quelites, con los cuales se 
logra una dieta estacional rica y variada. 

El segundo capítulo de este libro fue realizado por Erika María Méndez 
Martínez y se titula “Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas 
en la sierra de Papantla, Veracruz”. Se refiere a las milpas cultivadas por los 
pueblos totonacos de la sierra veracruzana, donde existe un clima tropical 
húmedo a 600 y 900 metros sobre el nivel del mar, con un nivel pluviomé-
trico de 1 900 a 3 100 milímetros anuales. La investigación fue realizada 
específicamente en el municipio de Coxquihui, ubicado al norte del estado 
de Veracruz. La autora aplica una metodología etnográfica con registro de 
entrevistas con el propósito de explicar los saberes, conocimientos agríco-
las y rituales como parte de la cosmovisión totonaca desde los tiempos 
mesoamericanos. Estudia el ciclo anual agrícola que va acompañado de 
festividades específicas que se cruzan con el santoral católico y rituales 
ancestrales de este pueblo. Se describen los frutos obtenidos del policultivo 
milpa, tales como maíz, diversas variedades de chiles y frijoles, así como 
calabazas, camotes, yuca, ajonjolí, caña, tomate de milpa, cebollina, ajo y 
quelites que recolectan durante la temporada de lluvias. La autora destaca 
que, bajo el criterio de reciprocidad, estos alimentos son “devueltos a la 
tierra” en forma de comidas preparadas para sus diversas festividades. Por 
lo tanto, el capítulo conecta con gran acierto el ciclo agrícola totonaco con 
variedad de platillos ofrendados a la tierra, dando al estudio una dimen-
sión sociocultural vinculada a la actividad agrícola.

El tercer estudio, “Milpas y bebidas fermentadas, policultivos en 
Tabasco, Tlaxcala y Oaxaca”, realizado por un grupo de investigadores del 
área de especialización botánica y agroecológica, integrado por César Iván 
Ojeda Linares, Luz Palestina Llamas Guzmán, Humberto Peraza Villa-
rreal y Verónica Barriga Altamirano. Su interés se centra en la interacción 
entre los microorganismos como bacterias y hongos que a nivel de suelo 
estos establecen con distintas partes de las estructuras de las plantas que 



Enriqueta Quiroz  |  17

crecen en las milpas. Los autores observan estas interrelaciones micro-
biológicas como parte de la conformación de la dieta de la milpa –que es 
amplia y variada– y que de ella nacen también los fermentados que ayudan 
a conservar alimentos crudos y alimentos con valor nutricional como los 
probióticos. Explican que en México existen 200 variedades de bebidas fer-
mentadas preparadas a partir de diversas variedades de maíz, de numero-
sas especies de agave o maguey y de diferentes frutos de cactáceas como los 
nopales y las pitayas. La investigación aborda cuatro bebidas fermentadas 
no alcohólicas derivadas de la producción específica de ciertas milpas, de 
las que surge una relación biológica y cultural, entre especies y sociedades: 
1) pozol agrio asociado con el tipo milpa conocido como marceño en el 
estado de Tabasco; 2) el atole agrio preparado con maíces nativos que se 
cultivan en las milpas del estado de Tlaxcala; 3) los metepantles que han 
sido muy importantes para la producción del pulque en la zona centro del 
país, y 4) el caso de las milpas en donde se lleva a cabo la producción de 
mezcal en el estado de Oaxaca. Para los autores, la fermentación es una de 
las técnicas más sensatas y productivas desde los puntos de vista ecológico 
y de seguridad alimentaria.

La investigación de Catharine Good conforma el cuarto capítulo titu-
lado “Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero. Trabajo, 
tecnología y conocimientos bioculturales en una región nahua”, realizado 
desde un enfoque etnohistórico y antropológico. La autora estudió a ocho 
pueblos hablantes de nahua, localizados en la cuenca del río Balsas a 500 u 
800 metros de altitud y rodeados por la sierra; es una zona de alta tempera-
tura y muy árida, salvo por el río del que aprovechan sus riveras húmedas 
para sembrar diversas hortalizas, así como hacer sus milpas en la tempo-
rada de lluvias. Otra vez –como lo observamos en el capítulo anterior– se 
destaca la adaptabilidad de estos pueblos a su medio del cual, pese a las 
adversidades del clima, obtienen sus alimentos. La base de su cosmovisión 
radica en la observación de la naturaleza, que a juicio de la autora nos remite 
a la cultura y pensamiento científico nahua. De tal forma que refuerza la 
idea de que con los policultivos intentaron una réplica de la naturaleza 
al funcionar como verdaderos ecosistemas. No obstante, para entender 
la efectividad y la práctica de los policultivos se deben conocer –según la 
autora– las relaciones sociales y valores culturales locales que nacen y se 
vinculan directamente con sus siembras. La autora explica con detalle los 
modos de plantar, cuidar y fertilizar sus cultivos en la temporada de secas 
y de lluvia. En sus milpas encontramos chiles, melones, sandías, jitomates 



18  |  La milpa como un policultivo biocultural: a modo de introducción

y tomates, ejotes, flores y quelites; sin contar el maíz y frijol de diversas 
variedades y calabaza. Asimismo, de los huertos a la orilla del río obtienen 
camote, amaranto y chipilín, este es un quelite que crece en la zona. Todos 
estos alimentos en conjunto conforman una dieta muy estructurada y de 
ella nace una forma particular de vida.

El quinto capítulo es de Enriqueta Quiroz; lleva por título “De la milpa 
a la hacienda: los policultivos del Texcoco novohispano”, escrito desde una 
perspectiva histórica de larga duración, que inicia en el siglo xvi y concluye 
a inicios del siglo xix. Sus fuentes son principalmente cronistas y docu-
mentación manuscrita del Archivo General de la Nación (agn). La autora 
describe la manera de plantar policultivos en el antiguo señorío acolhua, 
los que fueron descritos por contemporáneos del siglo xvi, dando a cono-
cer una manera de sembrar que en la actualidad podríamos llamar agro-
ecológica. Habla de su fertilidad, manejo del suelo, sistemas de irrigación 
y de una acertada combinación de plantas, que incluso alejaban las plagas 
de manera natural. Las flores en los llamados jardines de Nezahualcóyotl 
–que a juicio de Quiroz– no son más que otro elemento del ecosistema 
creado por los texcocanos, porque su modo de sembrar era reproducir la 
naturaleza con una asociación de especies –incluyendo flores– que aleja-
ban las plagas e incentivaban el cuidado del suelo, su fertilidad y hume-
dad. En el capítulo se plantea que esos conocimientos y el sistema de riego, 
fueron la base para continuar las prácticas agrícolas en las haciendas de 
Texcoco a lo largo del periodo colonial. Las primeras haciendas se estable-
cieron en las tierras de los llamados jardines de Nezahualcóyotl, espacios 
que no sólo eran para el recreo de los nobles acolhuas, sino también eran 
un amplio complejo agrícola donde trabajaban los campesinos del antiguo 
señorío. Considera la autora que el sistema de policultivo de origen Acol-
hua es el prototipo de las milpas producidas entre la Sierra Nevada y la 
llanura oriental del Valle de México. 

El sexto capítulo fue escrito por Ana Karen Vázquez Hernández, 
titulado “Temporalidad, ritualidad y diversidad alimentaria en la milpa 
mazahua del Estado de México”, se centra en los límites municipales de 
San Felipe del Progreso, donde se localiza la región mazahua. Se basa en 
la disciplina etnohistórica para lograr caracterizar la milpa tradicional 
desde la perspectiva de los campesinos o temporeros que son hablantes del 
mazahua. La autora realizó trabajo de campo en varias ocasiones durante 
casi diez años, por lo tanto, es conocedora de la región y de sus habitantes. 
La metodología aplicada para documentarse fue la observación directa y la 



Enriqueta Quiroz  |  19

activa, para lograr entender la visión mazahua de la milpa en torno al ciclo 
agrícola. Al respecto, la autora destaca el seguimiento climático que reali-
zan a lo largo del año, que se expresa en diversas fiestas y rituales religiosos. 
Su milpa es fértil y dedican gran parte de su tiempo en trabajarla, obtienen 
dos siembras al año, la primera básicamente de diversas variedades de frijol 
y haba, y la siguiente es de maíz criollo de diversos colores, que acompañan 
con chile y calabaza. Además, recolectan hongos, quelites y cactáceas de las 
que obtienen bebida y alimento y con las que cercan las milpas, al igual que 
con árboles frutales como capulines. La autora también estudia las prácti-
cas y estrategias que los mazahuas han desarrollado para adaptarse a las 
adversidades del clima, especialmente en los últimos años.

El séptimo capítulo, “Sistema agroforestal de frutales en la región 
sureste P’urhépecha. Perspectivas bioculturales y de conservación”, fue 
escrito por María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones. El 
propósito de este estudio consistió en lograr el fomento de políticas públi-
cas agroecológicas para la conservación de policultivos arbolados –llama-
dos ekuaros– en la región sureste P’urhépecha del estado de Michoacán, 
en particular en los municipios de Taretan, Uruapan y Ziracuaretiro. La 
propuesta de los autores permite conservar la biodiversidad que se está 
perdiendo en la zona por la presencia de monocultivos de la agroindustria 
exportadora, principalmente de aguacate y berries. Es posible –a su jui-
cio– conservar el sistema tradicional de los ekuaros debido a la existencia 
de zonas templadas como cálidas-húmedas, con precipitaciones anuales de 
800 a 1 349 mm (milímetros), temperatura media anual desde 20 a 29° C, 
altitudes de 670 a 1 349 msnm (metros sobre el nivel del mar) y laderas con 
marcada pendiente aptas para el crecimiento de frutales. Algunos de los 
árboles tradicionalmente conocidos desde la llegada de los españoles son 
la changunga, la guayaba, el mango, el cacao, el mamey, así como varieda-
des locales de zarzamora (Rubus spp), entre otros frutos tropicales como 
los plátanos, el zapote negro y chicozapote, huicuno, ciruelas, café y las 
macadamias, junto a algunas hortalizas como calabazas, chayote, jícama, 
plantas de uso ornamental como coruchas y diversas orquídeas (Anatha-
llis spp) y árboles maderables como cinco hojas (Tabebuia rosea), así como 
diversos elementos del bosque tropical subcaducifolio. El maíz también 
está presente, cultivándose una especie originaria llamada “uarhuti” cono-
cido como “maíz ekuaru”, además de otras doce especies de maíz y dos de 
teocinte. Todo lo cual hace de especial atención a los ekuaros como espacio 
de conservación natural de especies nativas. Por ello se plantea la necesidad 



20  |  La milpa como un policultivo biocultural: a modo de introducción

de reconocer a los ekuaros como patrimonio biocultural y fomentar políti-
cas educativas que reconozcan su efectividad y sostenibilidad alimentaria. 

El octavo capítulo fue escrito por Margil de Jesús Canizales, Juana 
Salas y Rut Miramontes, titulado “Policultivos en el ejido de Trancoso, 
Zacatecas: entre la agricultura tradicional del maíz y la introducción de 
tecnología agrícola”. Los autores emplean la metodología de la historia oral 
con base en entrevistas para detectar la práctica del policultivo en el alti-
plano zacatecano durante la primera mitad del siglo xx. Los ciclos agríco-
las están determinados por las condiciones climáticas con precipitaciones 
de 5 a 10 mm cúbicos en invierno y de 350 entre julio y octubre, con dos 
meses de sequía en febrero y marzo, con temperaturas que oscilan entre 
los 12 y 18 grados. Específicamente, la investigación se centra en el ejido 
de Trancoso, que sirve como ejemplo para explicar la existencia de una 
pequeña agricultura campesina a baja escala dependientes de lluvias aza-
rosas que continúa asociando la siembra de maíz, frijol y dependiendo de 
la zona se puede obtener jitomate, tomatillo verde, plantas medicinales, 
guajes y calabazos, además se le pueden sumar nopales, magueyes, árboles 
frutales, entre otros. El policultivo también es parte de una cultura agraria 
de las haciendas que antes de la revolución procuraban la siembra de maíz, 
frijol, trigo, cebada y alfalfa, además de cultivos menores de chile, papa, 
camote, hortalizas, de frutas como los perones, duraznos y manzanas. Asi-
mismo, las siembras se complementaban con la cría de ganado mayor y 
menor. Los autores plantean que la técnica de policultivos en la zona, ha 
sido desplazada por lo menos desde la década de 1970 por la agroindus-
tria de monocultivos, que utiliza maquinaria como tractores, sembrado-
ras y sistemas de riego artificial. No obstante, la milpa subsiste como una 
práctica tradicional a muy baja escala, que permite la subsistencia del maíz 
nativo, especialmente del llamado “maíz cónico”.

Hay muchos otros tipos de milpas que no han sido abordados en este 
libro, como por ejemplo las de Yucatán; sin embargo, creemos haber abar-
cado ejemplos esenciales distribuidos desde el sur tropical húmedo hasta 
el norte semitemplado. Asimismo, los estudios aquí publicados fueron 
expuestos y analizados en el año 2024 en el Seminario Interdisciplinario 
de Alimentación, que funciona en el Instituto Mora bajo mi coordinación 
y como libro constituye el tercer producto de este seminario relacionado 
con la alimentación ancestral. Así, también, la posibilidad de conocer a 
varios investigadores y a su trabajo de campo, fue posible gracias al pro-
yecto ProNacEs/CONAHCyT, primera etapa, número 318885, año 2022. 



Enriqueta Quiroz  |  21

Finalmente, una versión preliminar de los capítulos que integran este libro 
fue publicada en el Suplemento Informativo del periódico La Jornada, titu-
lado La Jornada del Campo, en el número 199 del 20 de abril de 2024.

Lista de referencias

Acevedo Martínez, V., Good Eshelman, C., Manrique Domínguez, M. y 
Martínez Velázquez, E. (2025). Milpa gráfica. México: Repro.Gráfika. 

Barros, C. (2021). Usos y consumos: milpa, comida y soberanía alimenta-
ria. En Milpa: pueblos de maíz. Diversidad y patrimonio biocultural 
de México. México: Secretaría de Cultura, Instituto Nacional de An-
tropología e Historia/Gobierno del Estado de México. https://foem.
edomex.gob.mx/libro/milpa-pueblos-de-maiz-diversidad-y-patri-
monio-biocultural-de-mexico [Consulta: 1 de junio 2025.]

Barros, C. y Buenrostro, M. (2016). Tlacualero alimentación y cultura de los 
antiguos mexicanos. México: Instituto Nacional de Ciencias Médicas 
y Nutrición Salvador Zubirán.

Boege, E. (2021).El sistema milpa y el patrimonio biocultural de los pueblos 
indígenas y comunidades campesinas equiparables de México. En 
Milpa: pueblos de maíz. Diversidad y patrimonio biocultural de Méxi-
co. México: Secretaría de Cultura, Instituto Nacional de Antropolo-
gía e Historia/Gobierno del Estado de México. https://foem.edomex.
gob.mx/libro/milpa-pueblos-de-maiz-diversidad-y-patrimonio-bio-
cultural-de-mexico Consulta: 1 de junio 2025.

Boege, E. (2008). El patrimonio biocultural de los pueblos indígenas de Méxi-
co. Hacia la conservación in situ de la biodiversidad y agrodiversidad 
en los territoriosindígenas. México: Instituto Nacional de Antropolo-
gía e Historia.

Braudel, F. (1992). El Mediterráneo y el Mundo Mediterráneo en la época de 
Felipe II. México: Fondo de Cultura Económica.

Castillo, A. M., Alavés, V., Castro-Porras, L., Martínez, Y. y Cerritos, R. 
(2020). Analysis of the current agricultural production system, envi-
ronmental, and health indicators: necessary the rediscovering of the 
pre-hispanic mesoamerican diet? Frontiers Sustainable Food Systems, 
Sec. Nutrition and Sustainable Diets, 4, 1-12. https://doi.org/10.3389/
fsufs.2020.00005 [Consulta: 10 de febrero de 2025.]



22  |  La milpa como un policultivo biocultural: a modo de introducción

Corona, l. (2019). Comida y salud: diálogo entre la etnografía y la nutrición 
clínica sobre un sistema alimentario de tradición mesoamericana. 
Mirada Antropológica, 14(17), 82-100. https://rd.buap.mx/ojs-mirant/
index.php/mirant/article/view/306/295 [Consulta: 15 febrero 2025.]

fao (2007). Guía metodológica. La milpa del siglo xxi. Guatemala: Organi-
zación de las Naciones Unidas para la Agricultura y la Alimentación. 

Flannery, K. (1989). Los orígenes de la agricultura en México: las teorías y 
las evidencias. En Teresa Rojas y William Sanders (eds.), Historia de 
la agricultura. Época prehispánica-siglo xvi (pp. 237-266). Instituto 
Nacional de Antropología e Historia. 

Hernández, X. E. (2014). Xolocotzia: Obras de Efraím Hernández Xolocotzi. 
México: Universidad Autónoma Chapingo.

Leyva-Trinidad, D. A., Pérez-Vázquez A., Bezerra da Costa, I. y Formighie-
ri, G. R. C. (2020). El papel de la milpa en la seguridad alimentaria y 
nutricional en hogares de Ocotal Texizapan, Veracruz, México. Poli-
botánica, 50, 279-299. https://polibotanica.mx/index.php/polibotani-
ca/article/view/572 [Consulta: 1 junio de 2025.] 

López, G. C. L. y Robert, P. de (2012) El legado de Darrell Posey: de las 
investigaciones etnobiológicas entre los kayapó a la protección de 
los conocimientos indígenas. Boletim do Museu Paraense Emílio 
Goeldi. Ciências Humanas, 7(2), 565-580. https://www.redalyc.org/
pdf/3940/394034997015.pdf [Consulta:2 de junio 2025]

McClintock, B., Kato Y. T. A. y Blumenschein, A. (1981). Constitución cro-
mosómica de las razas de maíz. Su significado en la interpretación de 
relaciones entre razas y variedades en las Américas. México: Colegio 
de Postgraduados/Institución de Enseñanza e Investigación en Cien-
cias Agrícolas, Chapingo.

McClung, E., Martínez, D, Yrízar, Ibarra Morales, E. y Adriano Morán, C. 
C.(2014). Los orígenes prehispánicos de una tradición alimentaria en 
la cuenca de México. Anales de Antropología 48(1), 97-121. https://
www.academia.edu/114567042/Los_or%C3%ADgenes_prehisp%-
C3%A1nicos_de_una_tradici%C3%B3n_alimentaria_en_la_cuen-
ca_de_m%C3%A9xico [Consulta:4 mayo 20225].

Montes de Oca, E. R. y Licea R. J. E. (2021). La milpa como símbolo de 
identidad. Inventio, 12(27), 19-25. https://inventio.uaem.mx/index.
php/inventio/article/view/222 [Consulta: 3 de mayo de 2025.]

Moya-Raygoza, G. (2023). Conventional maize vs. organic-polycul-
ture maize agroecosystems: low abundance of Dalbulus maidis 



Enriqueta Quiroz  |  23

(Hemiptera: Cicadellidae) and high plant richness within the or-
ganic system. Florida Entomologist, 105(4), 321-322. https://doi.
org/10.1653/024.105.0411 [Consulta: 15 de septiembre de 2023.] 

Posey, D. A. y Ballee, W. (1989). Resource management in Amazonia: Indi-
genous and folk strategies. Advances in Economic Botany, 7. https://
www.jstor.org/stable/i40161816 [Consulta: 5 mayo 2025] 

Ramírez-Maces, H., Tadeo-Robledo, M., Villegas-Aparicio, Y., Ara-
gón-Cuevas, F., Martínez-Gutiérrez, A., Rodríguez-Ortiz, G., Carri-
llo-Rodríguez, J., Espinosa-Calderón, A. y Olán, M. (2023) Diversidad 
biológica del sistema milpa y su papel en la seguridad alimentaria en 
la sierra Mixe, Oaxaca. Rev. Fitotec. Mex. 46(2): 105-113. https://revfi-
totecnia.mx/index.php/RFM/article/view/1495 [Consulta: 6 de junio 
de 2025.] 

Reyes, M. L., Pérez, S. J. M y Moctezuma, P. S. (coords.). (2018). Sistemas 
agrícolas tradicionales. Biodiversidad y cultura. Zinacantepec, Méxi-
co: El Colegio Mexiquense. 

Rodríguez, A. y Arias, R. L. (2014). La milpa y el maizal: retos al desarrollo 
rural en México y Perú. Etnobiología 12(3). https://revistaetnobiolo-
gia.mx/index.php/etno/article/view/174 [Consulta: 1 junio de 2025.]

Rojas, T. (1988). Las siembras de ayer. La agricultura indígena en el siglo 
xvi. México: Secretaría de Educación Pública; Centro de Investiga-
ciones y Estudios de Antropología Social. 

Sánchez, M. P. y Romero, A. O. (2018) Evaluación de la sustentabilidad del 
sistema milpa en el estado de Tlaxcala, México. Revista de El Cole-
gio de San Luis, 15, 107-134. https://revista.colsan.edu.mx/index.php/
COLSAN/article/view/745 [Consulta: 10 de mayo de 2025]

Schumasher, E.F. (1978). Lo pequeño es hermoso. Madrid: Hermann Blume.
Terán, S. y Rasmussen, C. (2009) La milpa de los mayas. La agricultura de 

los mayas prehispánicos y actuales en el noroeste de Yucatán. Mérida: 
Universidad Nacional Autónoma de México/Universidad de Oriente.

Toledo, V y Barrera-Bassols, N. (2021) La milpa, matriz de la memoria 
biocultural de Mesoamérica. En Milpa: pueblos de maíz. Diversi-
dad y patrimonio biocultural de México. México: Secretaría de Cul-
tura, Instituto Nacional de Antropología e Historia/Gobierno del 
Estado de México. https://foem.edomex.gob.mx/libro/milpa-pue-
blos-de-maiz-diversidad-y-patrimonio-biocultural-de-mexico [Con-
sulta: 1 de junio de 2025.]



24  |  La milpa como un policultivo biocultural: a modo de introducción

Toledo, V. y Barrera-Bassols, N. (2008). La memoria biocultural. La impor-
tancia ecológica de las sabidurías tradicionales. Barcelona: Junta de 
Andalucía Consejería de Agricultura y Pesca/Icaria Editorial.

Toledo, V. (2010). La biodiversidad de México. Manejos, usos, informática, 
conservación e importancia cultural. México: Fondo de Cultura Eco-
nómica/Consejo Nacional para la Cultura y las Artes. 

Van Young, E. (1986) La historia rural de México desde Chevalier: histo-
riografía de la hacienda colonial. Historias, 12, 23-65. https://revis-
tas.inah.gob.mx/index.php/historias/article/view/15204 [Consulta: 
26 de noviembre sw 2024] 

Vásquez-González, A. Y., Chávez, M. C., Herrera, T. F. y Carreño, M. F. 
(2016) La milpa mazahua: baluarte de conocimientos y creencias. Ibe-
róforum. Revista de Ciencias Sociales de la Universidad Iberoamerica-
na, xi(21), 142-167. https://www.redalyc.org/pdf/2110/211049494005.
pdf [Consulta: 10 de abril de 2025].

Vavilov, N. I. 1992. Origin and geography of cultivated plants. Cambridge, 
Inglaterra: Cambridge University Press.

Velázquez, G. Y. y García, L. I. (2024). Alimentación en México. Transfor-
maciones y desafíos. México: Universidad Veracruzana. 

Velázquez G. Y. y Peralta, T. (2019). Alimentación tradicional indígena y 
nutrición. Un estudio de caso. Mirada Antropológica, 14(17) 101-118. 
https://rd.buap.mx/ojs-mirant/index.php/mirant/article/view/307 
[Consulta 9 mayo 2025]. 



[ 25 ]

Los policultivos de Tabasco  
y la agrodiversidad

Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa Moreno*

	 *	 Universidad Juárez Autónoma de Tabasco.
		  Correos electrónicos: doracenturionhidalgo@gmail.com; juespinosa@hotmail.com

Introducción

La agricultura en Mesoamérica fue sustentada en la intensidad o frecuen-
cia con la que un mismo pedazo de tierra es utilizado en el tiempo. Con 
esta base, se establecieron dos clases de sistemas de cultivo prehispánicos: 
uno es el intensivo cuyo suelo no estaba en descanso nunca, o si acaso 
únicamente los días en que el campesino tardaba en preparar un almá-
cigo con el fin de obtener máximos beneficios. El otro es el extensivo o 
de barbecho largo, forestal y arbustivo, llamado así porque eran parcelas 
temporales que se abrían en el bosque primario, aprovechadas por uno o 
dos años para abandonarse por muchos años y volverse a cultivar después 
de reconstituido el bosque. Estos sistemas se adaptaron en las laderas y pies 
de montes de las sierras Madre Oriental, Madre Occidental y Madre del 
Sur y, en menor proporción, en la Sierra Volcánica Transversal. También 
se practicó en la planicie costera del Golfo de México, desde la Huasteca 
hasta la península de Yucatán, donde presentaba uno o dos ciclos anuales, 
dependientes del temporal y de las eventuales lluvias invernales (“nortes”) 
(Rojas, 1991).

A partir de estos conocimientos agrícolas prehispánicos que sobre-
vivieron y continúan utilizándose con algunas transformaciones, Rojas 
(1991) menciona que a estos sistemas se les llama comúnmente de roza; de 
roza, tumba y quema; de desmonte y quema o de agricultura itinerante, 
por el constante cambio de terreno. Se emplea el hacha para desmontar y 



26  |  Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad

rozar, el fuego para quemar y el palo sembrador para depositar las semillas 
y escardar cuando es necesario. Con esta técnica se generaron suelos que 
no necesitaban ser acondicionados ni labrados durante el ciclo de produc-
ción y que dependían del agua de lluvia, principalmente de la del tempo-
ral del ciclo primavera-verano y, en algunos casos, también de las lluvias 
invernales que se presentan por efecto de los ciclones y otros fenómenos 
meteorológicos (Estrada-Medina y Álvarez-Rivera, 2021; Rojas, 1991). 

A pesar del contacto con los españoles, no se alteró la estructura de la 
agricultura nativa. En toda Mesoamérica, sin importar las diferencias eco-
lógicas, la base de esta agricultura continuó siendo el maíz (Zea mays L.) 
como cultivo principal. También fueron importantes el frijol, el chile y la 
calabaza (Casas y Caballero, 2009; Romero, 1991; Vavilov, 1992).

Los sistemas asociados han sido practicados en América Central por lo 
menos desde los mayas, y en América del Sur por los incas, quienes culti-
varon maíz y frijol (Phaseolus spp.) asociados. Ese sistema también es pre-
dominante de muchos pequeños agricultores en buena parte de América 
Central y los Andes, en los sistemas basados en papa (Solanum tuberosum 
L.), yuca (Manihot esculenta Crantz) o sorgo [Sorghum bicolor (L.) Moe-
nch]. En los Andes centrales se pueden encontrar distintas variaciones del 
sistema maíz-frijol con la adición de calabaza (Cucurbita spp) que propor-
ciona una cobertura del suelo y una cosecha adicional, es la combinación 
de cultivos arquetípica en el área (Casas y Caballero, 2009; Francis, 1986). 

Cultivos múltiples

En la práctica, los cultivos múltiples son tan antiguos como la agricultura 
y ampliamente utilizados por pequeños agricultores, principalmente en 
zonas donde diversos factores limitan el desarrollo de la agricultura a gran 
escala. Se tipifican dos tipos de cultivos múltiples que pueden ser defini-
dos de acuerdo con la intensificación del cultivo en tiempo y/o en espacio, 
o como el cultivo de dos o más especies en el mismo campo en un año 
agrícola. Se reconocen dos tipos de cultivos múltiples: cultivos secuenciales 
en los que se realiza el cultivo de dos o más especies en secuencia, o rota-
ción por año, en el mismo campo sin que exista competencia entre espe-
cies o intervegetal (Ugás, 2005). Los cultivos asociados, también conocidos 
como policultivos, se obtienen cuando se siembran dos o más cultivos en 
un mismo espacio de manera que interactúan fuertemente entre sí al estar 



Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa Moreno  |  27

en surcos contiguos, en el mismo surco o incluso en el mismo punto de 
siembra. Esta manera de sembrar existe desde que comenzó la agricultura. 
La mezcla de cultivos se realizaba en todos los continentes y en todas las 
escalas, desde el pequeño solar hasta grandes parcelas agrícolas (Francis y 
Smith, 1985). 

En los trópicos y en la agricultura a pequeña escala, los policultivos 
persisten y resisten de muchas maneras. En el continente africano y en 
Latinoamérica la práctica de combinar maíz con calabaza y leguminosas 
sigue alimentando a millones de familias campesinas (Francis y Smith, 
1985; Kugbe et al., 2018). 

La milpa de los mayas es un sistema agrícola que se basa en la siembra 
de muchas plantas (policultivos): granos básicos (maíz, Zea mays L.; frijol, 
Phaseolus vulgaris L., y calabaza, Cucurbita moschata Pair (Dutch.) Pair.), 
raíces y tubérculos (Terán y Rasmussen, 2009, p. 43). Los cultivos asociados 
al maíz se siembran en el mismo hoyo: cinco o seis granos de maíz y tres o 
cuatro de frijol y otras tantas semillas de calabaza. Se ha llegado a contar 
de 18 a 31 especies comestibles presentes en esta milpa. Por otro lado, como 
cultivos intercalados se siembra calabaza, chigua (Cucurbita angyrosperma 
J. C. Huber subsp angyrosperma), camote (Ipomoea batatas (L.) Poir in 
Lam), yuca (Manihot esculenta Crantz), macal (Xanthosoma sagittifolium 
Schott), jícama (Pachyrhizus erosus L. Urban), leque (lek) (Lagenaria sice-
raria Molina Standl.), chaya (Cnidoscolus chayamansa McVaugh), chile 
(Capsicum annum L.), tomate (Lycopersicum esculentum L.) (Terán y Ras-
mussen, 2009, p. 91).

Policultivos

Los policultivos tienen numerosas ventajas para una agricultura de bajos 
insumos industriales; por ejemplo, la presencia de varias plantas en el 
mismo sitio permite controlar la explosión de las poblaciones de arven-
ses, plagas y enfermedades de forma natural; usar más eficientemente la 
luz, el agua y los nutrimentos; proteger y conservar el suelo; diversificar 
los alimentos disponibles para la familia y la población cercana; ofrecer 
seguridad ante la variabilidad de los precios de un solo cultivo; reducir 
la dependencia energética y de insumos del productor; sus componentes 
rinden en conjunto más que cuando se cultivan separados. Todas las plan-
tas interactúan entre sí: compiten por luz, agua y nutrimentos, tanto entre 
plantas de la misma especie como entre especies (Conacyt, 2022).



28  |  Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad

En el caso México, un policultivo de origen prehispánico es la milpa, a 
la que se le ha descrito como un sistema agrícola tradicional conformado 
por varias especies que constituye un espacio dinámico de recursos gené-
ticos (Conacyt, 2022).1 

Milpa

El concepto de milpa ha sido abordado desde diferentes puntos de vista. 
Para Hernández X. (1985) es un policultivo que forma pequeños agroeco-
sistemas. De igual manera, la Conabio (2016) estableció un concepto más 
amplio para definir a la milpa: es un ecosistema donde se aprovechan de 
manera complementaria los diferentes recursos en el sistema (agua, luz, 
suelo) y se favorecen interacciones ecológicas benéficas brindando diferen-
tes beneficios a las comunidades humanas que las manejan, dado que los 
productos que de ahí se obtienen favorecen una dieta equilibrada y en algu-
nas regiones del país sigue siendo la base de su alimentación. Asimismo, 
afirmó que no existe un solo tipo de milpa, depende de las característi-
cas de suelo, clima, de las especies disponibles, de las tradiciones y saberes 
locales, así como de los gustos y necesidades tanto culinarias como alimen-
ticias del campesino. De acuerdo con estas características, cada milpa tiene 
particularidades propias, por lo que no hay una milpa sino muchas. 

Por otro lado, Garibay (2021, p. 125) dice que la milpa es la parcela 
de cultivo o el espacio donde se produce el maíz, pero en combinación 
con otros productos con los que el campesino procura cubrir los requeri-
mientos alimenticios de su familia a lo largo del año. Boege (2021, p. 181) 
afirma que es un sistema agrícola mesoamericano emblemático del patri-
monio biocultural de los pueblos indígenas y comunidades campesinas. 
Para Toledo y Barrera-Bassols (2021, p. 160) es el sistema de producción 
de alimentos más frecuente y extendido, cuyo cultivo principal es el maíz. 
Como agroecosistema se fue construyendo y perfeccionando gradualmente 
mediante la inserción de nuevas especies domesticadas o bajo domestica-
ción, su articulación y armonización llega alcanzar policultivos de hasta 

	 1	 Esta dependencia gubernamental ha cambiado de nombre a lo largo del tiempo de la es-
critura del capítulo: Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología (Conacyt, 1970-2022), 
Consejo Nacional de Humanidades, Ciencias y Tecnologías (Conahcyt, 2022-2024); el 
1 de enero de 2025 se convierte en la Secretaría de Ciencia, Humanidades, Tecnología e 
Innovación (Secihti).



Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa Moreno  |  29

20-30 especies, con la trilogía maíz-frijol-calabaza, además de amarantos, 
chiles, jitomates, chayotes, una gran variedad de quelites e incluso arbustos 
y árboles (p. 151). 

Finalmente, Conacyt (2022) reconoce a la milpa como un sistema 
agrícola en el que se aprovechan plantas que crecen de manera natural, 
principalmente especies herbáceas. Los cuatro cultivos que están más 
comúnmente asociados son maíz, frijol, calabaza y chile, pero también 
se toleran numerosas plantas silvestres comestibles. En algunos casos se 
incorporan tubérculos, flores e incluso árboles frutales a baja densidad.

Cada planta cumple una función ecológica en la milpa porque la faci-
litación desempeña un rol muy importante en el éxito de este policultivo. 
La asociación maíz-frijol es complementaria, ya que el frijol es una planta 
fijadora de nitrógeno que le aporta este nutriente al maíz, y la caña de maíz 
proporciona sostén al frijol que se enreda en ella para apoyarse y crecer; asi-
mismo, son complementarias por los nutrientes que aportan. La calabaza 
sembrada en la parcela entre el maíz y el frijol limita el desarrollo de malas 
hierbas; con la sombra de sus grandes hojas pegadas al suelo ayudan a man-
tener la humedad para el maíz y el frijol (Aguilar, llsley, y Marielle, 2003; 
Conacyt, 2022). El chile, que a menudo se siembra en la milpa, permite un 
mejor aprovechamiento del espacio entre plantas y repele ciertos insectos. 
Una característica particular de las milpas es el manejo campesino de las 
“malas hierbas” porque no todas resultan malas pues hay quelites, plantas 
medicinales y forrajeras. Aunque estas plantas aparecen espontáneamente, 
el campesino puede manejar aquellas que tienen características deseables 
(Aguilar et al., 2003).

En estudios recientes sobre cultivos asociados, en particular el sistema 
agroforestal milpa intercalada con árboles frutales en la comunidad Ica-
lumtic, municipio de Chamula, Chiapas, se encontró que la comunidad 
ha desarrollado una experiencia de diez años con este sistema agroforestal 
(Ordóñez-Ovalle et al., 2022). 

Las milpas en Tabasco

La llanura de la Chontalpa, en el Golfo de México y la sierra formada por 
las estribaciones de las montañas chiapanecas integran una unidad eco-
lógica, caracterizada por la baja altitud, las altas temperaturas, la más 
grande precipitación pluvial de Mesoamérica (más de 2 000 mm al año), 



30  |  Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad

y la existencia de numerosos ríos, ciénegas y lagunas. La siembra de las 
milpas tiene fechas precisas, a pesar de la humedad general, debidas a la 
presencia de una pequeña sequía en abril y mayo y a las inundaciones del 
otoño (Rojas, 1991). 

En torno a la milpa se ha desarrollado un complejo conocimiento 
ancestral que incluye la selección de la semilla, la elección y preparación 
del terreno, la época propicia de siembra, las distintas etapas de cosecha, 
las condiciones de almacenamiento y conservación de la semilla. Todo 
este conocimiento lo posee el hacedor de la milpa y su núcleo familiar. 
Los grupos indígenas de México le han impreso su sello personal en la 
selección y manejo de las diversas razas de maíz, ya que cada una se cultiva 
de forma diferente, así como en la organización social en torno a su siem-
bra y manejo. En las tierras bajas y húmedas de Tabasco, se pueden hacer 
dos siembras de maíz debido a que la estación húmeda es prolongada y se 
caracteriza por una distribución bimodal, con un periodo máximo de llu-
via en junio-julio y el otro en septiembre-octubre (Gliessman, 2002). 

El primer ciclo (llamado milpa de año) es la principal cosecha de maíz; 
se siembra en mayo o junio al principio de la estación húmeda, se emplea 
fuego para eliminar la hojarasca y se cosecha en septiembre u octubre. 
El segundo ciclo de maíz, la milpa de tornamil2 se siembra inmediata-
mente después del segundo periodo máximo de lluvias, a finales de octu-
bre o noviembre, y se cosecha a principios de la estación seca, a finales de 
febrero o principios de marzo. Depende en gran medida de que la hume-
dad residual del suelo se extienda hasta la estación seca, y como el cultivo 
es establecido durante la estación húmeda, cualquier resto vegetal sobre 
la superficie al momento de la siembra no se quema. En cada sistema de 
siembra se utilizan diferentes variedades locales de maíz (Cabrera, 1994; 
Gliessman, 2002).

La mayoría de los campesinos de Tabasco cosechan suficientes produc-
tos para mantener a sus propias familias. Cultivan sus tierras de forma 
establecida por sus antepasados. Los métodos usados por los agricultores 
de subsistencia no han progresado mucho para el cultivo de sus alimentos 
comparados con los que utilizaban los campesinos antes de la conquista 
(Weis, 1976). El campesino de subsistencia practica el viejo sistema de roza 
y quema, limpiando la vegetación silvestre en pequeños lotes (una a tres 

	 2	 El tornamil es el segundo ciclo de maíz de ciclo corto que se siembra después de recoger la 
cosecha principal (Vallejo, Gurri y Molina, 2011).



Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa Moreno  |  31

ha) con el machete y el hacha, desde diciembre hasta febrero. Los árbo-
les más grandes se eliminan descortezándolos, en tanto que las palmeras 
utilizables se dejan vivir. En cualquier momento después de febrero, pero 
principalmente al terminar la temporada de secas, entre abril y mayo, la 
maleza reseca se quema y se planta el maíz entre las cenizas con la macana 
o pica de madera. Esta es la principal cosecha de maíz, o milpa del año, que 
madura en cuatro meses y que se cosecha entre septiembre y diciembre, 
dependiendo de la fecha de siembra. El frijol se intercala aproximadamente 
cuando el maíz ya tiene como 30 cm de altura. Ya que ambos se han cose-
chado, algunas veces se siembra camote en la misma tierra (Rojas, 1991; 
Weis, 1976,). 

Para ambas cosechas de maíz, el campesino, antes de sembrar la semi-
lla, frecuentemente la hace germinar envolviéndola en hojas húmedas de la 
planta quequeste (Xanthosoma sp.) con objeto de disminuir el tiempo de 
crecimiento en la milpa. En la actualidad, esa costumbre se extiende por 
las tierras bajas del golfo, desde el centro de Veracruz hasta Yucatán, donde 
los nortes prolongan la estación de lluvias por todos los meses del invierno 
y donde la humedad en la tierra se conserva la mayor parte del año (Rojas, 
1991; Weis, 1976).

Los chontales son un pueblo mayense que vive en la porción cen-
tro-norte del estado de Tabasco, en el sureste de México, y se autodeno-
minan yoko t’anob (los hablantes de la lengua verdadera). Están asentados 
desde la época prehispánica en selvas cálidas y húmedas, pantanos y palma-
res, en un entorno tropical extremo, donde extendieron una red de relacio-
nes sociales y culturales que rebasa la región (Vásquez, 2000). En particular, 
los chontales de los municipios de Centro, Centla, Nacajuca y Cárdenas rea-
lizan, además, la siembra del ciclo marceño, o siembra de marzo, porque el 
maíz se siembra en ese mes en las tierras bajas que presentan inundaciones 
periódicas de tres a siete meses durante el año, para aprovechar la humedad 
residual cuando baja el agua. La cosecha se realiza a los dos meses y medio 
o tres meses (Orozco, 1999). La mayor parte de los terrenos que poseen los 
chontales de Tabasco son utilizados parcialmente durante el año para la 
agricultura y la ganadería, en virtud de que sufren inundaciones por las 
avenidas de los ríos Usumacinta y Grijalva (Vásquez, 2000).

En Quintín Arauz, Centla, Tabasco, las tierras destinadas a la agricul-
tura de temporal son parcelas que se encuentran a orillas del arroyo Pan-
toja, ramal del río Usumacinta que circunda este poblado, pasando por el 
canal de Jericó y el arroyo El Pajaral, donde en las márgenes también se 



32  |  Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad

practica la ganadería extensiva. En cuanto al cultivo del maíz, el ciclo de 
tornamil se siembra en enero y febrero; el de milpa de año, del 10 al 15 de 
mayo, y el marceño,3 del 1 al 10 de marzo (según el tiempo). Se colocan 
cinco granos en cada punto; la distancia aproximada entre puntos es de 
50 cm y de 1.0 m entre filas. En la parte baja de la milpa (propensa a inun-
darse) se siembra melón, sandía o calabaza. Los cultivos se establecen a 
orillas de ríos y arroyos, en suelos arenosos o en suelos más oscuros, cerca 
de “popalerías” (terrenos inundables con presencia de una planta llamada 
popal). Respecto a los suelos, no se siembra en la tierra negra durante la 
sequía; los terrenos están inundados en septiembre, octubre, noviembre y 
parte de diciembre (Vásquez, 2000). 

Agrodiversidad en las milpas

Las milpas han desempeñado un papel muy importante en el enriqueci-
miento de nuestra biodiversidad agrícola. La asociación maíz-frijol-cala-
baza se encuentra en las milpas de casi todas las zonas ecológicas, aunque 
cambian las poblaciones, las variedades, las razas y aun especies de esas 
plantas, de acuerdo con las características ambientales, las costumbres y los 
gustos culinarios de cada grupo humano (Aguilar et al., 2003). 

Desde la Escuela Nacional de Agricultura, algunos investigadores 
señalaron que antes de “modernizar” la agricultura mexicana, se debía 
prestar atención a los saberes locales porque son el fruto de un conoci-
miento acumulado por generaciones y la forma más certera de asegurar la 
producción año tras año (Cotter y Osborne, 1996). Retomando lo anterior, 
Astier et al. (2015) muestran un reconocimiento explícito hacia los saberes 
locales sobre diversos aspectos botánicos, entomológicos y agrícolas y se 
observa un esfuerzo por entender y consignar dicho conocimiento en sus 
propios términos. 

Por otro lado, la agrobiodiversidad, entendida como la diversidad bio-
lógica en tierras agrícolas, es una consecuencia de la interacción de las 
actividades humanas con las especies de interés, y de ambas con distin-
tos ambientes, condiciones sociales y formas de uso. El conocimiento y 
valoración de la agrobiodiversidad de México impulsa la preferencia para 

	 3	 Es un sistema de milpa tropical en donde el maíz se cultiva durante la estación seca apro-
vechando la humedad residual del suelo (Peraza-Villarreal et al., 2019).



Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa Moreno  |  33

consumir lo que se cosecha localmente en lugar de los alimentos produci-
dos en campos agrícolas intensivos o a los alimentos importados, mejora 
la dieta de los mexicanos a través de la incorporación de los alimentos 
derivados de la agrobiodiversidad local contribuye a mejorar la salud de la 
población y en particular a bajar los índices de obesidad y desnutrición en 
el país. La agrobiodiversidad está implícita en la forma y calidad de vida de 
las familias que se dedican a la agricultura tradicional. Esta afecta, y a su 
vez es afectada, por las decisiones que se toman al interior del hogar. Por lo 
anterior, es necesario reconocer la importancia del agroecosistema deno-
minado milpa, que fue desarrollado en el territorio que hoy es México, 
lugar en donde los agricultores tradicionales mantienen gran parte de la 
agrobiodiversidad (Astier et al., 2021). 

En el estudio de Ramírez-Maces et al. (2023), en la región en la Sierra 
Mixe, Oaxaca, se entrevistaron a los agricultores en las cinco localidades 
que siembran en sistemas de asociación. Se identificaron dos tipos de sis-
temas de milpa: la tradicional y el sistema milpa intercalada con árboles 
frutales (miaf), con tres tipos de manejo: indígena, tradicional y conven-
cional. Se observaron aproximadamente 31 especies de flora asociada que 
interactúan en los sistemas de producción. El número de especies presentes 
mostraron una relación significativa con el clima, el tipo de sistema de cul-
tivo y el manejo de los sistemas. Las variables de mayor peso descriptivo 
fueron el número de quelites, cultivos intercalados, la cantidad de maíz y 
frijol asociada. El consumo, la duración y compra anual de maíz, frijol y 
calabaza presentaron una relación significativa con respecto a la estructura 
familiar, los hábitos de consumo locales y el abasto de la cosecha de ali-
mentos que se obtienen del tipo de sistema milpa.

La característica ecológica general de la milpa es su grado de diversidad 
tanto a nivel de variedades como de especies en forma de policultivos. Esta 
estrategia campesina de disminuir el riesgo al sembrar varias especies y 
variedades de cultivos estabiliza los rendimientos en el largo plazo, pro-
mueve una dieta diversa y aumenta al máximo los retornos en condiciones 
de niveles bajos de tecnología y recursos limitados. En un área determi-
nada, los policultivos producen mayor rendimiento que los monocultivos. 
Los policultivos más tradicionales exhiben valores de uso de la tierra (téc-
nicamente calculado como uso equivalente de la tierra) mayor de 1.5 ha, 
lo que significa que en promedio se necesitan 1.5 ha de monocultivo para 
obtener la misma producción que una hectárea de policultivo. Además, 
la variabilidad del rendimiento de año en año de estas milpas es inferior 



34  |  Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad

a la variabilidad de los monocultivos (Altieri y Nicholls, 2010). Entre las 
ventajas de los sistemas de policultivo como la milpa y árboles frutales, 
es una mayor sustentabilidad ambiental porque la asociación productiva 
en policultivos incrementa la agrobiodiversidad y reduce el riesgo de que 
los insectos se conviertan en plagas. Por lo anterior, se reconoce que la 
agricultura tradicional puede ser mejorada si se combinan cultivos para 
el consumo familiar local, con cultivos que son rentables en el mercado 
(Ordóñez-Ovalle et al., 2022). 

En el caso de Honduras central, los indios jicaques usan más de 45 
plantas locales para sus necesidades domésticas. De hecho, en sus sistemas 
de roza, tumba y quema espacian las parcelas de maíz lo suficiente den-
tro del bosque, de manera que cuando los jicaques viajan entre campos de 
maíz, aprovechan para recolectar plantas silvestres en los bosquetes inter-
mitentes (Altieri, 2016).

En el trabajo realizado sobre el sistema milpa en la región tropical de 
San Felipe Usila, Oaxaca, México, a partir de la percepción de los agri-
cultores (Mateos-Maces et al., 2016) encontraron que siembran todas sus 
parcelas de cultivo en sistemas de asociación, aunque también se reali-
zan monocultivo con maíz. La agrobiodiversidad asociada a la milpa es 
de gran relevancia para las familias, puesto que en pequeños espacios de 
sus terrenos siembran cilantro (Eryngium foetidum L.), jitomate (Solanum 
lycopersicum L.), yuca nativa (Manihot esculenta Crantz), y hasta quince 
especies diferentes. Adicionalmente, las plantas silvestres más frecuentes 
recolectadas dentro de las parcelas de cultivo fueron las especies conocidas 
localmente como hierbamora (Solanum nigrum L.), quelite (Amaranthus 
sp. L.), y huele de noche (Cestrum nocturnum L.). 

En una investigación realizada en el ciclo primavera-verano (milpa del 
año) en el ejido Sombra Carrizal, Huitiupán, ubicado en las montañas del 
norte de Chiapas donde predomina el relieve montañoso, Morales, Her-
nández y Padilla (2022) encontraron que se establecen parcelas de media a 
tres hectáreas en espacios con vegetación secundaria, conocidos como aca-
huales con dos o tres años de descanso. En las milpas de Sombra Carrizal 
se observaron e identificaron tomando en consideración la nomenclatura 
local y la base de datos Plants of the World Online, así como el Catálogo 
de malezas de México: Familia Brassicaceae de las siguientes especies inter-
caladas entre las que destacan: puerro (Allium ampeloprasum L.), calabaza 
(Cucurbita pepo L), chilacayote (Cucurbita fisilifolia Bouché), camote (Ipo-
moea batatas (L.) Lam.), yuca (Manihot esculenta Crantz.), tomate criollo 



Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa Moreno  |  35

(Solanum lycopersicum L.), cebollín (Allium schoenoprasum L.), caña (Sac-
charum officinarum L.), cacahuate (Arachis hypogaea L.), naranja (Citrus 
X sinensis (L.) Osbeck), aguacate (Persea americana Mill. var. drymifolia) 
y ocho tipos de verduras: hierbamora blanca (Solanum nigrescens M.Mar-
tens y Galeotti), hierbamora morada (Solanum americanum Mill.), cuña o 
cuñay (Witheringia meiantha (Donn.Sm.) Hunz.), chicorio (Sonchus olera-
ceus L.), tsuy (Sinclairia discolor Hook. & Arn.), mostaza (Brassica juncea 
(L.) Czern.) y dos variedades de coliflor) (Brassica sp).

Soberanía alimentaria

La esencia de las actividades de la Organización de las Naciones Uni-
das para la Alimentación y la Agricultura (fao) se enfoca en “alcanzar 
la seguridad alimentaria para todos, y asegurar que las personas tengan 
acceso regular a alimentos de buena calidad que les permitan llevar una 
vida activa y saludable”. Esto consiste en “mejorar la nutrición, aumentar 
la productividad agrícola, elevar el nivel de vida de la población rural y 
contribuir al crecimiento de la economía mundial”. Este concepto está sus-
tentado sobre seis pilares, de acuerdo con Food Secure Canada, a saber: 1. 
Se centra en alimentos para los pueblos. 2. Valores de los proveedores de 
alimentos. 3. Localiza los sistemas alimentarios. 4. Sitúa el control a nivel 
local por medio de: a) localiza los lugares de control en manos de provee-
dores locales de alimentos, b) reconoce la necesidad de habitar y compartir 
territorios, y c) rechaza la privatización de los recursos naturales. 5. Pro-
mueve el conocimiento y las habilidades: a) se basa en los conocimientos 
tradicionales, b) utiliza la investigación para apoyar y transmitir este cono-
cimiento a generaciones futuras, y c) rechaza las tecnologías que atentan 
contra los sistemas alimentarios locales. 6. Es compatible con la naturaleza: 
a) maximiza las contribuciones de los ecosistemas, b) mejora la capacidad 
de recuperación, y c) rechaza el uso intensivo de energías, de monocultivo 
industrializado y demás métodos destructivos. El concepto de soberanía 
alimentaria está claramente orientado, en primer lugar, a la agricultura en 
pequeña escala (se entiende que aquí están incluidas las actividades gana-
deras, forestales y pesqueras), no industrial, preferentemente orgánica, que 
adopta la concepción de agroecología (Gordillo y Méndez, 2013).

La agroecología es una disciplina científica que conlleva muchas de las 
prácticas tradicionales e incorpora un enfoque de la agricultura más ligado 



36  |  Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad

al medioambiente y más sensible socialmente, centrado en la sostenibili-
dad ecológica del sistema de producción. En contraste a la agronomía clá-
sica, en la agroecología se introducen tres elementos clave: la preocupación 
medioambiental, el enfoque ecológico y la preocupación social (Altieri y 
Nicholls, 2010; Astier et al., 2015).

Leyva-Trinidad, Bezerra, Formighieri, y Pérez-Vázquez (2020) estu-
diaron a la milpa como un agroecosistema tradicional incluyendo las acti-
vidades productivas de las comunidades indígenas campesinas que giran 
alrededor de la milpa en la comunidad náhuatl de Ocotal Texizapan, muni-
cipio de Tatahuicapan de Juárez, Veracruz, México. Encontraron que para 
esa comunidad la seguridad alimentaria es lograr que la milpa tenga un buen 
rendimiento de maíz y la seguridad nutricional se basa, además, en la flora 
y fauna asociada a la milpa y al monte, a través de actividades como la caza, 
pesca y la recolección con lo cual logran asegurar su alimentación durante 
todo el año, así como ingresos mediante la venta de excedentes de su pro-
ducción para solventar algunas necesidades básicas de la familia. Además, 
diversos productos de sus huertos familiares complementan la alimentación. 

La milpa es fundamental para la autosuficiencia alimentaria de la fami-
lia del Valle de Ixtlahuaca, Estado de México. Se basa en la variedad de 
alimentos que ofrece, aparte del maíz, el frijol y la calabaza (flor), diferentes 
plantas comestibles silvestres que son toleradas, conocidas como quelites, 
y que crecen de forma natural en la milpa durante la época de lluvias de 
mayo a septiembre (González y Reyes, 2014, p. 34).

Desde tiempos prehispánicos, las fiestas se han organizado siguiendo 
un calendario sustentado en los ciclos agrícolas, de acuerdo con la cultura 
local. Un fenómeno cultural se presenta de la mano con el ciclo de vida y 
con el ciclo agrícola, de manera destacada en los momentos más relevan-
tes, con el nacimiento y la muerte, la siembra y la cosecha (Iturriaga, 2015; 
Ojeda y Dávila, 2015,). Por otro lado, Ocampo (2006) afirma que las fiestas 
se han definido como “un conjunto de actos y diversiones que se organizan 
para regocijo público con motivo de un acontecimiento conmemorativo”, 
mientras que el rito “se expresa en una ceremonia religiosa en la cual se 
hace el culto”. En ambos conceptos se expresan las costumbres, tradicio-
nes, comidas típicas dentro del contexto sociocultural (Ocampo, 2006, p. 
34). Durante las reuniones familiares, las fiestas comunales y las ceremo-
nias se descubren platillos y bebidas que se incorporan al acervo personal. 
Cada temporada del año ofrece frutas y verduras que se asocian al clima, a 
las fiestas y al paso del tiempo (Vargas, 2013).



Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa Moreno  |  37

Desde una perspectiva antropológica, la alimentación humana debe 
ser comprendida como un fenómeno complejo, dado que como expresión 
sociocultural atraviesa a la totalidad de la actividad humana en contextos 
biológicos, sociales y culturales en el transcurso de su historia (Aguilar, 
2014). La alimentación en las fiestas sí parece ser un rasgo que refuerza la 
pertenencia al grupo, quizá por la misma función social de las celebraciones 
o como un esfuerzo por no perder la identidad totalmente (Bertrán, 2012).

Dentro de la antropología de la alimentación, la dimensión cultural es 
de vital importancia para entender diferentes ideologías en los significados 
de los alimentos, ya que estos motivan preferencias o aversiones en cada 
persona o sociedad. Sin embargo, cocinar y alimentarse, además de prepa-
rar y degustar los alimentos, introduce funciones especializadas, así como 
placeres y responsabilidades compartidas, crea vínculos sociales que van 
más allá del simple hecho de compartir una comida (Arias, 2014).

Con base en todos los elementos o conceptos inmersos en la milpa, 
se planteó el objetivo de analizar a la milpa tradicional como un policul-
tivo, identificar las plantas que se encuentran en este agroecosistema y que 
participan en la alimentación de las comunidades de la Región Sierra, del 
estado de Tabasco.

Metodología

El grupo de trabajo estuvo conformado por los profesores investigadores 
agrupados al cuerpo académico Recursos Genéticos y Sustentabilidad y de 
los alumnos de los programas educativos de Ingeniería en Agronomía e 
Ingeniería en Alimentos como parte de los seminarios de investigación en 
el periodo de 2018 a 2020.

La primera parte consistió en recopilar la información obtenida durante 
los años de 1999 a 2014 en el área ubicada entre las coordenadas 18° 35’ y 17° 
15’ latitud norte y 94° 08’ de longitud oeste en el estado de Tabasco, México, 
como resultado de varios proyectos de investigación apoyados por Sigol-
fo-Conacyt y por Fondos Mixtos-Conacyt-Gobierno de Tabasco y rea-
lizados en la región Sierra, que es la zona más montañosa y la más lluviosa 
que se localiza al sur del estado en el límite con Chiapas. Posteriormente, 
se consultaron los anuarios estadísticos del estado de Tabasco (inegi, 2010) 
para seleccionar las comunidades rurales de los cuatro municipios selec-
cionados: Jalapa, Macuspana, Teapa y Tacotalpa (véase imagen 1) con las 



38  |  Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad

características definidas para el desarrollo de la investigación, a saber: de 
100 a 500 habitantes y al menos un hablante bilingüe de lengua originaria. 
Con estos datos se realizó la ubicación de las localidades en los mapas para 
establecer las rutas de recorrido de campo tal como lo recomiendan Gispert 
y Alvares (1997).

Imagen 1. Área seleccionada para el desarrollo de la investigación

Fuente: elaboración de Judith Espinosa-Moreno a partir de mapas del inegi, 2024. https://cuentame.inegi.
org.mx/imprime_tu_mapa/

En la segunda parte se diseñó un cuestionario con los datos generales 
de la localidad extraídos de la sección previa. La primera pregunta fue si 
sembraba milpa y si aún conservaba el mismo espacio. Las siguientes pre-
guntas incluyeron información sobre las labores culturales de la siembra: el 
maíz en monocultivo o asociado como sistema de policultivo y qué plantas 
siembra o tolera y si tiene árboles frutales o forestales en el mismo terreno; 
la forma de obtención de la semilla que siembra: selección de su mismo 
cultivo, intercambio con vecinos o compra; si germina la semilla antes de 
la siembra en la milpa; las fechas en que siembra, cosecha y comercializa 



Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa Moreno  |  39

el elote, el maíz maduro y el maíz seco. También se les preguntó si siembra 
para comercializarlo o sólo para autoconsumo.

Para la identificación de las especies vegetales encontradas en la milpa, 
se conformó un listado. Al mismo tiempo, se hicieron colectas de especí-
menes para su descripción botánica e identificación taxonómica en el her-
bario de la División Académica de Ciencias Biológicas, de la Universidad 
Juárez Autónoma de Tabasco.

Finalmente, la tercera parte consistió en la sistematización, tabulación 
y análisis de la información.

Resultados

En la zona de estudio se constató que el entrevistado en algunos casos era el 
mismo agricultor de maíz (78%) y quien estaba a cargo de la milpa y, en otros 
(22%), era alguno de los hijos ahora responsable de la misma superficie sem-
brada que oscila entre 0.25 y 2.0 ha. En el caso particular de las comunidades 
de Tacotalpa y Teapa reportaron superficies sembradas de hasta 3 hectáreas. 

Manejo de la milpa

Los productores de maíz encuestados obtienen la semilla de la cosecha ante-
rior a partir de la selección de las mazorcas de mayor tamaño y con granos 
de maíz más homogéneos en las hileras y de color blanco. La mayoría de 
los productores desarrollan dos ciclos durante el año porque la duración de 
cada uno es diferente: el de tornamil lo siembran a finales de noviembre o 
principios de diciembre dependiendo de la humedad del suelo y dura casi 
120 días, mientras que la milpa de año se siembra al inicio del mes de mayo 
o junio, dependiendo de la llegada de las primeras lluvias, y dura aproxi-
madamente 180 días.

La milpa de tornamil se siembra por lo general en las cañadas o laderas. 
La labor realizada incluye brozar, es decir, picar con el machete las hierbas 
y dejar secar. Durante este ciclo, una cuarta parte de los productores siem-
bran, junto con los cinco o seis granos de maíz por hoyo, una semilla de 
calabaza (Cucurbita moschata Duch ex Poir.). Después, cuando la planta 
de maíz tiene dos hojas, se siembra el frijol carita (Vigna uniculata L.) en el 
mismo surco (véase imagen 2). En el mes de abril inician la tapizca (cose-
char la mazorca madura).



40  |  Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad

Imagen 2. Ciclo de milpa tornamil en Teapa, Tabasco

��������
�������������
��
	�����	�	���	�	���

������	�	
����������������������������	
�������	 ­����������
���
	�������	�����	�	�	­	

������	

��
������
������
�	 ­

�	�	�	­	

�����
���������������

���	����	
�� 
�
����	���
	
����	
�

������ 
�


�����	

�����
������

�����	���	
�	�	�	­	��
�	���	
��������
�	����

Fuente: elaboración de Judith Espinosa-Moreno y Dora Centurión-Hidalgo a partir de resultados obteni-
dos para el presente capítulo, 2024.

En el caso de otros cultivos, la mostaza (Brassica juncea (L.) Coss) o la 
coliflor (Brassica integrifolia Schulz) se pueden sembrar días antes o des-
pués del maíz. Algunos productores mencionaron que cuando cae la espiga 
de la planta de maíz se utiliza como sustrato para la semilla de perejil criollo 
(Eryngium foetidum L.), que se siembra por el método del voleo. Después 
que se dobla la caña de la planta de maíz, se siembra el tomatito de milpa 
(Solanum lycopersicum L.), el oreganón (Plectranthus amboinicus (Lour.) 
Spreng) y el cebollín (Allium fistulosum L.) que son plantas condimenticias 
que tienen amplia demanda en los mercados municipales. 

La segunda, la milpa de año, se siembra con las primeras lluvias que se 
presentan en mayo o a principios de junio en las partes altas de Tabasco. 
Se practica la roza-tumba-quema. La roza consiste en cortar la vegetación 
primaria y secundaria de los terrenos dejando los restos esparcidos en el 
campo; durante la etapa denominada tumba, se espera a que sequen por 
una semana y finalmente, en la quema, se les prende fuego. Los producto-
res mencionan que es una labor titánica y peligrosa pues tienen que cuidar 
que el fuego no se extienda a otros terrenos vecinos o se salga de control, 
pero lo hacen porque se fertiliza y prepara el suelo para el maíz que se siem-
bra en ese terreno. Los granos de maíz se siembran junto con la semilla de 
calabaza y con el frijol de vara o de caña (Phaseolus vulgaris L.). En el trans-
curso de julio a agosto se extrae el elote, se dobla en agosto a septiembre y 
se tapisca en octubre y noviembre (véase imagen 3).



Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa Moreno  |  41

Imagen 3. Ciclo de milpa de año en Tacotalpa, Tabasco

������������
�������������
����
�	��
�������	�����������
�����	���	��	���	�	���

�
����	�����	������ �����	­������� ������
��������	�	�������	�	��
���� �������
��	������	�	�	�	

����������
�	­�


�����	

���������
��
���

�
�����
�	�	�	�	

Fuente: elaboración de Judith Espinosa-Moreno y Dora Centurión-Hidalgo a partir de resultados obteni-
dos para el presente capítulo, 2024.

Se encontró que aproximadamente 70% de los productores de los cua-
tro municipios siembra la milpa asociada a calabaza y frijol.

Los frutos inmaduros de calabaza se cosechan para comercializar y se 
dejan algunos en el campo que son cosechados cerca del Día de Muertos 
para elaborar el dulce de calabaza y el frijol nuevo (maduro sin secar) se 
usa para preparar los tamales que forman parte de la ofrenda en el altar de 
muertos tradicional que se pone en las comunidades estudiadas desde la 
noche del 30 de octubre o la mañana del 1 de noviembre. 

En la milpa de año también toleran algunas hierbas, ahora conocidas 
como quelites, que se presentan durante el desarrollo de la milpa tales 
como hierbamora (Solanum americanum Mill.), tomatito de milpa (Sola-
num lycopersicum L.) y chile amashito (Capsicum annuum var. glabrius-
culum (Dunal) Heiser & Pick), que son plantas para autoconsumo y para 
comercialización cuando hay excedente.

Agrodiversidad

Otras plantas asociadas a la milpa, ya sea sembradas o toleradas son: yuca 
(Manihot esculenta), camote, (Ipomoea batatas), mostaza (Brassica jun-
cea), coliflor (Brassica integrifolia), amargoso (Cestrum racemosum), que-
lite amarillo (Senna fruticosa), tomatito de milpa (Solanum lycopersicum), 
chile amashito (Capsicum annuum var. glabriusculum), cuña (Witheringia 
meiantha), frijol pelón (Vigna unguiculata), chapaya (Astrocaryum mexi-
canum), verdolaga (Portulaca oleracea).



42  |  Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad

En los policultivos de la sierra tabasqueña (véase cuadro 1), los produc-
tores siembran la yuca entre las filas o alrededor de la milpa y en tres muni-
cipios siembran camote en una porción del terreno con la misma intención 
que la calabaza: retener la humedad del suelo y controlar el crecimiento de 
malezas. Además, toleran el crecimiento de algunas hierbas porque son 
complemento de la alimentación familiar y los excedentes tienen valor 
comercial en los mercados cercanos.

Cuadro 1. Plantas sembradas y toleradas formando  
parte de las milpas en los municipios de la sierra tabasqueña

Jalapa Macuspana Tacotalpa Teapa
Especies 
sembradas

Frijol de vara Frijol de vara Frijol pelón Frijol de vara
Calabaza Calabaza Calabaza Calabaza
Tomate de 
milpa

Tomate de 
milpa

Tomate de 
milpa

Tomate de 
milpa

Chile amashito Chile amashito Chile amashito Chile amashito
Camote Camote Camote
Yuca Yuca Yuca Yuca

Coliflor 
Mostaza 
Perejil

Especies 
toleradas

Bledo Amargoso Cuña
Cuña Carricillo Chapaya
Hierbamora Chapaya Quelite
Quelite 
amarillo

Cuña

Quelite 
amarillo

Fuente: elaboración propia.

Macuspana fue el principal municipio productor de camote del estado 
por lo que la mayoría de los productores lo asocian al maíz. La mayoría 
de los productores son pequeños y lo asocian al maíz. Por esta razón no 
hay estadísticas oficiales actuales sobre la producción anual de camote en 
el estado.

En su estudio sobre la agricultura chol en Tacotalpa, Tabasco, Sosa 
(2014) describe a la milpa como un agroecosistema base de la unidad 



Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa Moreno  |  43

agrícola campesina que contiene un subsistema de policultivo dominado 
por el maíz (Zea mays L.), en el cual se presentan y aprovechan al menos 
otras 16 especies cultivadas, once arvenses aprovechadas conocidas en la 
región como chayas (véase anexo 1), plantas no deseadas, fauna silvestre y 
hongos. Se presenta de manera migratoria bajo roza-quema y de año y de 
vez, es decir, con dos ciclos al año en el mismo espacio: anual y tornamil. 
La siembra del maíz del ciclo anual, entendido como el ciclo que se siembra 
a finales de mayo o inicios de junio y se cosecha hasta el mes de agosto o 
septiembre; además, existe otro ciclo que se realiza en el mismo terreno a 
finales de noviembre e inicios de diciembre y se cosecha hasta el mes de 
marzo o abril del año siguiente, conocido como tornamil. 

Es interesante mencionar que para los campesinos choles no existe una 
fecha exacta para realizar la siembra, ya que la fecha la determina el ciclo 
de la luna, por lo que se debe esperar el menguante para sembrar si no, los 
productos no se desarrollarán como se espera. Esto se realiza tanto para el 
maíz como para el frijol (Phaseolus vulgaris L.), yuca (Manihot esculenta 
Crantz), macal (Xanthosoma spp.), y demás productos que se deseen sem-
brar. Al mismo tiempo, existe entre la milpa otro tipo de plantas sembra-
das y toleradas (véase anexo 1) que complementan la alimentación diaria, 
por lo que su cuidado junto con las plantas de maíz es muy importante. 
Entre ellas, se encuentra frijol (Phaseolus spp.), calabaza (Cucurbita spp.), 
chile (Capsicum spp.), plátano Roatán (Musa paradisiaca var. cavendish), 
plátano macho (Musa balbisiana Colla), yuca (Manihot esculenta Crantz), 
macal (Xanthosoma spp.), ñame (Dioscorea spp.), chaya (Cnidoscolus cha-
yamansa (Mill.) I.M.Johnst.), mamá de chaya (Solanum sp.), momo (Piper 
aurantium Kunth), tomatillo (Solannum nigrum L.), cuñay (Whitheringia 
meiantha (Donn.Sm.) Hunz.), hierbamora (Solanum ptychanthum Dunal), 
amargoso (Cestrum racemosun Ruiz & Pav.), chaya cuña (Astrocaryum 
mexicanum Liebm. ex Mart), quelite (Senna fruticosa (Mill.) H.S.Irwin & 
Barneby), chaya pica (Cnisdoscolus aconitifolia (Mill.) I.M.Johnst.), perejil 
silvestre (Eryngium foetidum L.), cebollín (Allium fistulosum L.), camote 
(Ipomoea batatas (L.) Lam), malanga (Colocasia esculenta (L.) Schott), 
papaya (Carica papaya L.), chícharo (Pisum sativum L.) y chayote (Sechium 
edule (Jacq.) Sw.), entre otras (Sosa, 2014). 



44  |  Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad

Alimentos derivados

Todas las formas diferentes de preparación y consumo de maíz represen-
tan la forma de vida de los grupos sociales que los repiten en cada cosecha 
satisfaciendo las necesidades emocionales personales y creando hábitos 
alimentarios alrededor de la milpa en toda la república mexicana. Centu-
rión-Hidalgo et al. (2016 y 2013) realizaron un trabajo para determinar el 
número de ciclos de siembra de maíz, así como los principales platillos ela-
borados en cada tiempo de cosecha durante el desarrollo de la mazorca de 
maíz y la tecnología culinaria alrededor del mismo. Seleccionaron produc-
tores de maíz en comunidades de la región de la sierra de Tabasco localiza-
das en los municipios de Jalapa, Tacotalpa y Teapa de la subregión Grijalva 
y Macuspana de la subregión Usumacinta y encontraron que, con respecto 
al consumo, el maíz es cosechado en cuatro etapas de madurez durante 
el ciclo de su desarrollo, conocido como sistema poscosecha de maíz, y 
se preparan diferentes platillos con el elote en cada etapa de madurez. El 
manejo de cada ciclo de siembra y la determinación del tiempo de cosecha 
hasta alcanzar la madurez fisiológica se realiza con conocimiento basado 
en experiencias ancestrales como resultado del manejo de agroecosistemas 
tropicales (Centurión-Hidalgo et al., 2016 y 2013).

Entre las bebidas de origen ancestral que se mencionaron, fueron el 
atole agrio (preparado con maíz que se deja fermentar y después se hace 
el atole), el pozol (maíz cocido y reventado, molido y mezclado con cacao), 
chorreado (chocolate especiado con anís y savia de un árbol para producir la 
espuma), pinole (maíz tostado y molido), polvillo (pinole molido con granos 
de cacao) y balché (jugo de caña fermentado con la cáscara del árbol balché). 
Estas definiciones se consultaron en el diccionario de Santamaría (1988).

Por otro lado, Centurión-Hidalgo et al. (2021) y Espinosa-Moreno et al. 
(2023) agruparon los rituales en dos tipos: los funerarios (velorios, nueve 
días y Día de los Fieles Difuntos) y los religiosos (fiestas patronales, pro-
mesas y Semana Santa). La comida más frecuente en todos ellos son los 
tamales, con excepción de la Semana Santa en la que el pescado se consume 
asado, frito, sudado o empapelado. Se reportó una variedad de tamales que, 
dependiendo de la forma de la preparación de la masa, reciben el nombre. 
Por ejemplo, si el maíz es sólo cocido se prepara el tamal de masa colada y si 
el maíz es nixtamalizado se le llama manea, revuelto o de masa dura; si es 
preparado a partir de elote, se le conoce como tamal de maíz nuevo. Existe 
un tipo de tamal de masa dura que es de forma cilíndrica, la masa se colorea 



Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa Moreno  |  45

con achiote y se le llama chanchamito. En cuanto al sabor, los preparan con 
carne de cerdo, gallina, pavo, pescado, pato, caracol (shote), cangrejo azul, 
pejelagarto, cocodrilo, frijol negro, frijol pelón, chipilín, chaya, col (repollo). 

Sánchez (2006) describió que los tamales son un platillo tradicional 
mexicano ya que están presentes en todas las mesas mexicanas sin impor-
tar el grupo social; en cada región se preparan de manera diferente. Por otro 
lado, Mora, González, y Ortiz (2012, p. 40) reportaron que, en los munici-
pios de Tabasco donde hay hablantes de lengua chontal (Nacajuca, Centla, 
Jonuta, Macuspana y Centro), ofrecen tamales y café durante el velorio.

Un registro nuevo de la presente investigación es la descripción de un 
tamal denominado en chontal Chum’ to, especial para el día de los Fieles 
Difuntos. Para ello fue necesario entrar en contacto con una informante, 
cuyo esposo es maestro bilingüe español-chontal. La señora Notario des-
cribió que este tamal es preparado con masa desleída, espesa y sazonada 
con algunas hojas de la planta conocida como mustia o muste (Cleroden-
drum ligustrinum (Jacq.) R. Br.). Se sumerge en la masa una mojarra crio-
lla. El pescado, con la masa que se adhirió, se coloca sobre una hoja de too 
y encima se le pone más masa batida y unas rebanadas de tomate, cebolla, 
chile, ajo y otras hojas de mustia; se envuelve (empata) como tamal y se 
cuece al vapor (Centurión- Hidalgo et al., 2021).

Conclusiones

Los cultivos múltiples, cultivos asociados o policultivos son aquellos en los 
que el campesino siembra dos o más plantas en el mismo surco, o en uno 
contiguo, del mismo terreno al mismo tiempo. Esta es una práctica ances-
tral en Mesoamérica, América Central y América del Sur aún vigente. En 
México es aplicada al principal cultivo, el maíz (Zea mays L.) que ha sido 
el cereal básico en la alimentación humana y animal de la región. Ha gene-
rado su propio nombre: “milpa” del náhuatl milpan: milli “parcela sem-
brada” y pan “encima de”. Esta estructura de la agricultura se realiza desde 
el pequeño solar hasta las parcelas agrícolas.

En México, que es un país megadiverso, existen diferentes tipos de 
milpa dependiendo de las características de suelo y clima, de las especies 
disponibles, de las tradiciones y saberes locales, así como de los gustos y 
necesidades tanto culinarias como alimenticias del campesino. 



46  |  Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad

En uno de estos tipos es la trilogía maíz-frijol-calabaza, en la que pue-
den estar presentes también amarantos, chiles, jitomates, chayotes, una 
gran variedad de quelites e incluso arbustos y árboles. En otros casos se 
aprovechan las plantas que crecen de manera natural, principalmente 
especies herbáceas comestibles y, a veces, se incorporan tubérculos, flores e 
incluso árboles frutales a baja densidad. Con esta experiencia, el productor 
ha desarrollado conocimientos sobre la selección de la semilla, la prepara-
ción del terreno, la época de siembra, las distintas etapas del crecimiento 
de la planta y de la cosecha para su comercialización, almacenamiento y 
conservación de la semilla.

En Tabasco, el maíz se siembra en dos ciclos. El primero se conoce como 
milpa de año y es la principal cosecha de maíz. Se siembra en mayo o junio al 
inicio del periodo máximo de lluvias y se cosecha en septiembre u octubre, 
se siembra junto con frijol y calabaza. En otros casos se intercalan tubérculos 
y se toleran las hierbas comestibles en las milpas. El segundo ciclo, la milpa 
de tornamil, se siembra en el mismo terreno inmediatamente después del 
periodo máximo de lluvias, en septiembre-octubre y se cosecha a finales 
de febrero o principios de marzo. Se siembran algunas plantas consumidas 
como verdura y se toleran las hierbas comestibles que crecen naturalmente. 

Estos tipos de milpa cumplen los funciones de policultivos que incre-
mentan la agrobiodiversidad para la dieta local y complementan la ali-
mentación de la familia, se obtienen ingresos de los excedentes, mejoran la 
salud de la población y, en particular, apoyan a bajar los índices de desnu-
trición y pueden mejorar la sustentabilidad y participar en la seguridad y la 
autosuficiencia alimentaria de la familia.

Anexo 1. Plantas sembradas y toleradas entre la milpa que complementan  
la alimentación diaria de los choles en Tacotalpa, Tabasco

Frijol Phaseolus vulgaris L.
Calabaza Cucurbita spp.
Chile Capsicum spp.
Plátano Roatán Musa paradisiaca var. cavendish
Plátano macho Musa balbisiana Colla
Yuca Manihot esculenta Crantz
Macal Xanthosoma spp
Ñame Dioscorea spp

Continúa



Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa Moreno  |  47

Continuación

Chaya Cnidoscolus chayamansa(Mill.) I.M.Johnst.) 
Mamá de chaya Solanum sp
Momo Piper aurantium Kunth
Tomatillo Solannum nigrum L.
Cuñay Whitheringia meiantha (Donn.Sm.) Hunz.
Hierbamora Solanum ptychanthum Dunal
Amargoso Cestrum racemosun Ruiz & Pav.
Chaya cuña Astrocaryum mexicanum Liebm. ex Mart
Quelite Senna fruticosa (Mill.) H.S.Irwin & Barneby
Chaya pica Cnisdoscolus aconitifolia Mill.) I.M.Johnst
Perejil silvestre Eryngium foetidum L.
Cebollín Allium fistulosum L.
Camote Ipomoea batatas (L.) Lam
Malanga Colocasia esculenta (L.) Schott
Papaya Carica papaya L.
Chícharo Pisum sativum L.
Chayote Sechium edule (Jacq.) Sw.

Fuente: Sosa, 2014.

Lista de referencias

Aguilar, P. P. (2014). Cultura y alimentación. Aspectos fundamentales para 
una visión comprensiva de la alimentación humana. Anales de An-
tropología, 48(1), 11-31.

Aguilar, J., Illsley, C. y Marielle, C. (2003). Los sistemas agrícolas de maíz y 
sus procesos técnicos. En G. Esteva y C. Marielle (coords.), Sin maíz 
no hay país (pp. 83-122). México: Consejo Nacional para la Cultura y 
las Artes. Dirección General de Culturas Populares e Indígenas.

Altieri, M. A. (2016). Los quelites: usos, manejo y efectos ecológicos en la 
agricultura campesina. Revista de Agroecología LEISA, 32(2), 28-29.

Altieri, M. A., y Nicholls, C. I. (2010). Agroecología: potenciando la agri-
cultura campesina para revertir el hambre y la inseguridad alimen-
taria. Revista de Economía Crítica, (10), 62-74.



48  |  Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad

Arias, G. J. (2014). Un vertiginoso viaje etnohistórico dentro de los “ima-
ginarios alimentarios” en el simbolismo del cacao en México. Anales 
de Antropología, 48(1), 79-95.

Astier, M., Perales Rivera, H., Orozco Ramírez, Q., Aragón Cuevas, F., 
Bye, R., Linares, E. y Mera Ovando, L. M. (2021). Conservación de la 
agrobiodiversidad en México: propuestas y experiencias en el campo. 
México: Comisión Nacional para el Conocimiento y Uso de la Biodi-
versidad/Comisión Nacional de Áreas Naturales Protegidas. 

Astier, C. M, Ambrosio, M., Argueta Q., Arzuffi, B. R., Castrejón, A. F., 
Escalona, M, Ferguson, B., Gerritsen, P. R. W., González S. M. V., 
González-Esquivel, C., Jarquin, G. R., Mariaca, M. R., Martínez, T. 
S. S., Morales, H., Morales, H. J., Moya, G. F., Orozco-Ramírez, Q., 
Ramírez, T. H. M., Rosado-May, F. J., Rosset, P., Sánchez-Escudero J., 
Sánchez-Sánchez, C. D. y Soto, P. L. (2015). Historia de la agroecolo-
gía. Agrocología, 10, 9-17.

Bertrán, V. M. (2005). Cambio alimentario e identidad de los indígenas 
mexicanos. México: unam.

Bertrán, V. M. (2012). Cambio alimentario e identidad de los indígenas 
mexicanos. En: C. M. Á. Adame (coord.). Alimentación en México, 
ensayos de antropología e historia. México: Ediciones Navarra.

Boege, E. (2021). El sistema milpa y su patrimonio biocultural de los pue-
blos indígenas y comunidades campesinas equiparables de México. 
En Milpa pueblos del maíz. Diversidad y patrimonio biocultural de 
México (pp. 176-191). México: Secretaría de Cultura/inaeh/Gobier-
no de Estado de México.

Cabrera, H. H. M. (1994). Cambio tecnológico en la agricultura maicera de 
un pueblo chontal de Tabasco. América Indígena, 54(1-2), 223-255.

Casas, A. y Caballero, J. (2009). Domesticación de plantas y el origen de 
la agricultura en Mesoamérica. Ciencias, 040. https://www.revistas.
unam.mx/index.php/cns/article/view/11474 [Consulta: 20 de abril de 
2025.]

Centurión-Hidalgo, D., Díaz-Ruiz, G., Espinosa-Moreno, J., Re-
yes-Duarte, M. D. y Wacher- Rodarte, M. C. (2013). La cultura 
alimentaria del maíz (Zea mays L.) en la zona sierra de Tabasco. 
Memoria de resúmenes. V Reunión Nacional para el mejoramien-
to, conservación y usos de los maíces criollos, 25 al 27 septiem-
bre 2013. San Cristóbal de Las Casas, Chiapas, México: Sociedad 
Mexicana de Fitogenética. https://www.academia.edu/5206108/



Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa Moreno  |  49

Memoria_de_Res%C3%BAmenes_V_Reuni%C3%B3n_Nacional_
para_el_Mejoramiento_Conservaci%C3%B3n_y_Usos_de_los_
Ma%C3%ADces_Criollos [Consulta: 22 de marzo de 2024.]

Centurión- Hidalgo, D., Díaz, R. G., Espinosa, M. J., Reyes, D. M. D. y Wa-
cher, R. M. C. (2016). Alimentos tradicionales que se generan en la 
cocina rural tabasqueña durante el desarrollo de la mazorca de maíz. 
En I. López e I. Vizcarra B. (coords.). El maíz nativo de México. Una 
aproximación crítica desde los estudios rurales (pp. 137-171). México: 
Universidad Autónoma Metropolitana/Juan Pablos Editor.

Centurión-Hidalgo, D., Baeza-Mendoza, L., Espinosa-Moreno, J. y Gar-
cía-Centurión, J. A. (2021). Comidas y bebidas en celebraciones y ri-
tos como rasgo de identidad cultural tabasqueña. Estudios Sociales, 
31(57). https://dx.doi.org/10.24836/es.v31i57.1055e211055

Conacyt (6 de mayo, 2022). Manejo ecológico integral de arvenses en Mé-
xico. Gaceta Informativa, (15).

Conabio (2016). La milpa. México: Comisión Nacional para el Conoci-
miento y Uso de la Biodiversidad. https://www.biodiversidad.gob.
mx/diversidad/sistemas-productivos/milpa. [Consulta: 18 de mayo 
de 2024.]

Cotter, J. y Osborne, M. A. (1996). Agronomia afranceada: The french con-
tribution to mexican agronomy, 1880-1940. En P. Petitjean (ed.), Les 
Sciences Hors D’Occident Au xx siècle, (vol. 2, pp. 37-54). https://hori-
zon.documentation.ird.fr/exl-doc/pleins_textes/pleins_textes_7/car-
ton07/010008830.pdf [Consulta: 28 de marzo de 2024.]

Espinosa-Moreno, J., Centurión-Hidalgo, D., Baeza-Mendoza, L., Gar-
cía-Centurión, J. A. y Sánchez-Ruiz, B. A. (2023). Identidad alimen-
taria de fiestas y rituales en Tabasco. Villahermosa: Universidad 
Juárez Autónoma de Tabasco.

Estrada-Medina, H. y Alvarez-Rivera, O. O. (2021). La milpa de roza, tum-
ba y quema (rtq) en el karst de Yucatán, desde el enfoque de segu-
ridad edáfica. En F. Bautista (comp.), Los territorios kársticos de la 
península de Yucatán: caracterización, manejo y riesgos [pdf] Aso-
ciación Mexicana de Estudios sobre el Karst. Ciudad de México. e: 
https://www.researchgate.net/publication/353002782_La_milpa_
de_roza_tumba_y_quema_RTQ_en_el_karst_de_Yucatan_desde_
el_enfoque_de_seguridad_edafica#fullTextFileContent [Consulta: 
22 de mayo de 2025.].



50  |  Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad

Francis, C. (1986). Multiple cropping systems. Nueva York: Macmillan Pu-
blishing Company. 

Francis, C. A. y Smith, M. E. (1985). Variety development for multiple in-
tercropping systems. Critical Reviews in Plant Sciences, 3(2), 133-168.

Garibay, V. R. M. (2021). Maíz, milpa y agrodiversidad. En Milpa pueblos 
del maíz. Diversidad y patrimonio biocultural de México (pp. 122-
131). México: Secretaría de Cultura/ inaeh /Gobierno del Estado de 
México.

Gispert, C. M. y Alvares, Z. A. (1997). La diversidad etnológica y alimenta-
ria en la encrucijada de la conservación y desarrollo. Revista de Dia-
lectología y Tradiciones Populares, lii, 283, 285,286. 

Gliessman, S. R. (2002). Agroecología, procesos ecológicos en agricultura 
sostenible. Turrialba, Costa Rica: catie.

González, J. A. y Reyes, M. L. (enero-diciembre de 2014). El conocimiento 
agrícola tradicional, la milpa y la alimentación: el caso del Valle de 
Ixtlahuaca, Estado de México. Revista de Geografía Agrícola, 52-53, 
21-42. http://www.redalyc.org/articulo.oa?id=75749284003 [Consul-
ta: 30 de mayo de 2024.]

Gordillo, G. y Méndez, G. O. (2013). Seguridad y soberanía alimentaria. 
https://www.fao.org/3/ax736s/ax736s.pdf [Consulta: 28 de mayo de 
2024.]

Hernández, X. E. (1985). Introducción. En Xolocotzia: Obras de Efraím 
Hernández Xolocotzi (pp. 15-23). México: Universidad Autónoma de 
Chapingo.

inegi [Instituto Nacional de Estadística y Geografía] (2010). Censo de Po-
blación y Vivienda 2010. inegi.org.mx

Iturriaga, J. N. (2015). Gastronomía. México: Debate/Conaculta (Colec-
ción Historia Ilustrada de México).

Kugbe, X. J., Ghaney, P., Kofi, E. S., Soyel, J. K. y Yaro, R. N. (2018). Role 
of intercropping in modern agriculture and sustainability: a Review. 
British Journal of Science, 16(2), 67-75.

Leyva-Trinidad, D. A., Bezerra, da C. I., Formighieri, G. R. C. y Pérez-Váz-
quez, A. (2020). El papel de la milpa en la seguridad alimentaria y 
nutricional en hogares de Ocotal Texizapan, Veracruz, México. Poli-
botánica, 50(25), 279-299. doi: 10.18387/polibotanica.50.16 

Mateos-Maces, L., Castillo-Gonzáles, F., Chávez, S. J. L., Estrada-Gómez, 
J. A. y Livera-Muñoz, M. (2016). Manejo y aprovechamiento de la 



Dora Centurión Hidalgo y Judith Espinosa Moreno  |  51

agrobiodiversidad en el sistema milpa del sureste de México. Acta 
Agron, 65(4), 413-421.

Mora, T., González, Y. y Ortiz, S. (2012). Ceremonias para los muertos 
entre los chontales de Tabasco. En M. Á. Rubio y M. Y. Martínez 
(comps.), Ritos y conceptos relacionados con la muerte (pp. 35-45). 
México: unam.

Morales, V. G., Hernández, L. D. y Padilla, V. J. (2022). Diversidad, abun-
dancia y usos de las verduras de las milpas en una comunidad tsotsil 
de Huitiupán, Chiapas. Revista Chapingo Serie Agricultura Tropical, 
2(1), 5-16.

Ocampo, L. J. (2006). Las fiestas y el folclor en Colombia. Bogotá: Paname-
ricana Editorial. 

Ojeda, L. y Dávila, C. A. (2015). La cocina tradicional indígena de Michoa-
cán. Diálogo, 18(1), 47-66.

Ordóñez-Ovalle, J., Gómez-Martínez, E., González Santiago, M. V. y So-
to-Pinto, L. (2022). El sistema milpa intercalado con árboles frutales 
(miaf): evaluación agroecológica a diez años de su implementación 
en Chamula, Chiapas, México. Campo-Territorio: Revista de Geogra-
fía Agraria, 17(48), 109-136. 

Orozco Segovia, A. DL. (1999). El marceño en las zonas inundables de Ta-
basco. En A. González Jácome y S. del Amo Rodríguez (comps.), 
Agricultura y sociedad en México. Diversidad, enfoques, estudios de 
caso (pp. 111-122). México: Universidad Iberoamericana/Plaza y Val-
dés/Consejo Nacional para la Enseñanza de la Biología.

Peraza-Villarreal, H., Casas, A., Lindig-Cisneros, R. y Orozco-Segovia, A. 
(2019). The marceño agroecosystem: Traditional maize production 
and wetland management in Tabasco, Mexico. Sustainability, 11(7). 
https://doi.org/10.3390/su11071978

Ramírez-Maces, H. O., Aragón-Cuevas, F., Carrillo-Rodríguez, J. C., Es-
pinosa-Calderón, A., Martínez-Gutiérrez, A., Olan, M. de la O., Ro-
dríguez-Ortiz, G., Tadeo-Robledo, M. y Villegas-Aparicio, Y. (2023). 
Diversidad biológica del sistema milpa y su papel en la seguridad ali-
mentaria en la Sierra Mixe, Oaxaca. Rev. Fitotec. Mex., 46(2), 105-113. 

Rojas, R. T. (1991). La agricultura en la época prehispánica. En T. Rojas 
Rabiela (coord.), La agricultura en tierras mexicanas desde sus orí-
genes hasta nuestros días (pp.15-138). México: Editorial Grijalbo/
Conaculta. 



52  |  Los policultivos de Tabasco y la agrodiversidad

Romero, F. M. de los A. (1991). La agricultura en la época colonial. En 
T. Rojas Rabiela (coord.), La agricultura en tierras mexicanas des-
de sus orígenes hasta nuestros días (pp:139-215), México: Editorial 
Grijalbo-Conaculta. 

Sánchez Mártínez, A. V. (2006). La fiesta del gusto: La construcción de Mé-
xico a través de sus comidas. Opción, 22(51), 9-25. http://ve.scielo.org/
scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1012-15872006000300002&ln-
g=es&tlng=es. [Consulta: 21 de mayo de 2024.]

Santamaría, F. (1988). Diccionario general de americanismos (tt. i, ii y iii). 
Tabasco: Gobierno del Estado de Tabasco.

Sosa, C. E. (2014). Agricultura chol en Tacotalpa, Tabasco (Tesis inédita de 
maestría). Colegio de la Frontera Sur, México. 

Terán, S. y Rasmussen, C. (2009). La milpa de los mayas. México: Universi-
dad Nacional Autónoma de México/Universidad de Oriente. 

Toledo, V. M. y Barrera-Bassols, N. (2021). La milpa matriz de la memoria 
biocultural de Mesoamérica. En Milpa pueblos del maíz. Diversidad 
y patrimonio biocultural de México (pp. 151-160). México: Secretaría 
de Cultura/inaeh/Gobierno del Estado de México.

Ugás, R. (2005). Cultivos múltiples y plagas y enfermedades en hortali-
zas. Edición resumida para el curso de Agroecología Avanzada. Pro-
grama de Hortalizas, Lima, Perú: Universidad Nacional Agraria La 
Molina. http://www.lamolina.edu.pe/Postgrado/pmdas/cursos/agro-
ecologia/lecturas/cult%20mult%20hortalizas%20Ugas.pdf [Consul-
ta: 23 de abril de 2024.]

Vallejo, N. M. I., Gurri, G. F. D., Molina, R. D. O. (2011). Agricultura comer-
cial, tradicional y vulnerabilidad en campesinos. Política y Cultura, 
36, 71-98. http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttex-
t&pid=S0188-77422011000200004&lng=es&tlng=es [Consulta: 21 
de abril de 2025.]

Vargas, L. A. (2013). Un banquete de la cocina mexicana. En E. Florescano 
(coord.), El Patrimonio Nacional de México (t. ii, pp. 266-322). Méxi-
co: Fondo de Cultura Económica/Conaculta.

Vásquez, M. A. (2000). Chontales de Tabasco. México: Proyecto Perfiles 
Indígenas de México/Acta Académica. Documento de trabajo. ht-
tps://www.aacademica.org/salomon.nahmad.sitton/61 [Consulta: 3 
de marzo de 2024.]

Weis, R. C. (1976). Las tierras bajas de Tabasco en el Sureste de México. Mé-
xico: Gobierno del Estado de Tabasco.



[ 53 ]

Milpa totonaca:  
sabores, saberes y rituales agrícolas  
en la Sierra de Papantla, Veracruz

Erika María Méndez Martínez*

	 *	 Facultad de Ciencias, Universidad Nacional Autónoma de México.
		  Correo electrónico: erika.mendez@ciencias.unam.mx

Introducción

Entre los pueblos contemporáneos de tradición mesoamericana, la agricul-
tura sigue siendo una importante actividad económica, social y cultural. El 
cultivo del maíz en México se realiza a diversas altitudes, variaciones climá-
ticas, de suelos (que pueden ser someros, de ladera o en valles fértiles), en 
diferentes épocas del año y bajo múltiples sistemas de manejo. Las genera-
ciones de indígenas fueron quienes adaptaron la siembra de este grano desde 
los cero hasta los 3 200-3 400 msnm (Conabio, 2020; Boege, 2021); con regí-
menes pluviales anuales diversos que van de los 200 mm (como ocurre entre 
lo ópata de Sonora) hasta lluvias de más de 4 500 mm (como sucede en la 
sierra Mixe de Oaxaca) (Boege, 2021).

México es uno de los países con mayor diversidad de maíces nativos; 
en la actualidad existen más de 50 variedades (la Conabio señala 59) que 
se diferencian por características particulares como la altura de la planta, 
la temporada de floración, el número de hileras de granos, la coloración, 
entre otros. Muchas de estas variedades son locales y otras, de amplio 
rango, pero todas tienen en común que su resguardo e intercambio sigue 
en manos de los productores a pequeña escala (campesinos y agricultores 
indígenas, principalmente, y mestizos) (Conabio, 2020; Corona Martínez 
et al., 2022). Eckart Boege subraya que, si se cruzara en los sistemas de 
información geográfica el inventario de razas de maíz con territorios de 



54  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

los pueblos indígenas, se concluiría que las razas de maíz presentes en todo 
México también se localizan en territorios indígenas (2008, 2021).

El maíz es un caso especial. Frente a otros cereales ha demostrado tener 
las características de adaptabilidad a ambientes diversos. En este aspecto, 
la milpa1 “es uno de los laboratorios de domesticación en donde los indí-
genas realizaron la proeza civilizatoria de adaptar este cereal a práctica-
mente casi todos los ecosistemas del país” (Boege, 2021, p. 188). La milpa 
es considerada un sistema agrícola y un “agrosistema integral prototípico 
de Mesoamérica” (Corona Martínez et al., 2022, p. 92) que se construyó 
siguiendo un orden específico. La domesticación de las plantas que confor-
man la milpa comenzó con la calabaza, después el maíz, luego el frijol, los 
chiles, los quelites y otras plantas más.

La diversificación de la milpa trajo consigo beneficios ecológicos y ali-
menticios. Sobre el primero, se encuentran la fijación de nutrientes y el 
manejo de plagas; sobre el segundo, que cubrió las necesidades básicas de 
subsistencia de los pueblos originarios (Corona Martínez et al., 2022).

Milpa, saberes y conocimientos agrícolas

La agricultura mesoamericana es una creación de sus habitantes origina-
les, quienes a su vez diseñaron diversos instrumentos, modos de trabajar 
la tierra y formas de organización en torno a ella, gracias a lo cual logra-
ron llegar a domesticar plantas útiles y variadas que fueron adaptando a 
múltiples condiciones ecológicas del territorio (Rojas Rabiela, 1988). Ahora 
también se tiene presente que la milpa es más que un ecosistema creado 
por el hombre: “ […] es en realidad un sistema de vida con una continuidad 
histórica que alcanza milenios. Sorprende que los vegetales que se cultivan 
en ella sean complementarios en cuanto a las sustancias que toman del 
suelo y a las que le aportan, dándose así un equilibrio ecológico con una 
combinación de cultivos sostenible (Corona Martínez et al., 2022, p. 94).

La milpa es un agroecosistema cuyo resultado se debe a ese largo pro-
ceso de coevolución entre las sociedades y los ecosistemas, se ha caracte-
rizado por ser un policultivo que se ha adaptado a diversas condiciones 

	 1	 Palabra de origen nahua que significa “lugar de sementera”, “terreno sembrado” o “parce-
la sembrada”, de milli (sembradío o sementera) y pan (encima, encima de) (Montemayor, 
2007; Pérez Ruiz, 2018).



Erika María Méndez Martínez  |  55

edafológicas, ecológicas y socioculturales particulares de los territorios en 
donde se practica, cuyos autores son los hombres y mujeres que la llevan a 
cabo (Martínez Esponda et al., 2017).

[…] la milpa no puede ser conceptualizada como una unidad particular y 
bien delimitada, sino por el contrario, al hacer milpa se integran múltiples 
prácticas, cultivos y variedades que cambian según las preferencias, tradicio-
nes, creencias, usos y cosmovisiones de los distintos grupos que la realizan, 
así como con las características ecológicas y geográficas de cada región en 
la que se practica. Más que un conjunto de prácticas o cultivos, hacer milpa 
consiste, en buena medida, en poder experimentar, adaptar y recrear todos 
los elementos biológicos y culturales asociados a un agroecosistema basado 
en el maíz (Martínez Esponda et al., 2017, pp. 25-26).

Las milpas son un sistema agrícola mesoamericano en cuyo contexto 
“los pueblos originarios de México domesticaron y generaron alrededor 
del 15% de las plantas cultivadas en el mundo, donde el maíz nativo cons-
tituye el cultivo central” (Martínez Esponda et al., 2017, p. 25). A ella se 
asocian, además del maíz, la calabaza, el frijol, los chiles, los quelites y otras 
plantas, y tienen presencia otras especies asociadas a las milpas, como aga-
ves y nopales, que son usados como cercas vivas, pero a su vez, forman 
parte de ellas (Corona Martínez et al., 2022).

La milpa se considera un agroecosistema indígena que se integra a uni-
dades mayores y diversas, forma parte primordial de las estrategias de uso 
múltiple implementadas por dichos grupos en gran parte de los territorios 
indígenas (Boege, 2021; Martínez Esponda et al., 2017). Es considerado 
también el agroecosistema más importante en México bioculturalmente 
hablando, porque constituye el sostén alimenticio de la familias indígenas 
y campesinas (Martínez Esponda et al., 2017).

Otra cuestión por destacar acerca de los conocimientos de la agricul-
tura mesoamericana son las prácticas de preparación del terreno (técnica 
de rozar la vegetación y sistemas con labrado del suelo) y la temporalidad, 
lo que no es un tema menor. Sobre lo primero, los totonacos de la sierra de 
Papantla utilizan normalmente el sistema de roza-tumba-quema:

[…] para la primera ocasión en que se va a sembrar en una parcela. En el 
siguiente ciclo de siembra para la misma parcela sólo se lleva a cabo la roza, se 
dejan algunas especies forestales como el jonote (Heliocarpus appendiculatus 



56  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

Turcz), sangre de grado (Croton draco Schltdl. & Cham.), chalahuite (Inga 
jinicuil Schltdl) y cuerillo (Trema micrantha (L.) Blume). A estos arbustos se 
les realizan podas de mantenimiento por los siguientes tres años (López San-
tiago, 2019, p. 5).

Explican los campesinos totonacos que las hojas y ramas que caen al 
suelo con la poda se pudren y ello favorece tanto el mantenimiento de los 
nutrientes como la formación de los suelos. Lo anterior como resultado de 
la experiencia de los campesinos en torno a sus milpas y las especies que 
en ella existen.

Sobre la temporalidad, en los pueblos de las sierras de Papantla y de la 
del Norte de Puebla normalmente se obtienen dos cosechas de maíz al año, 
la siembra de temporal o xopamile (en verano) y la de tonamile (en invierno) 
(Méndez Martínez, 2017; Del Ángel, Mendoza y Romero, 2003). La siembra 
de tonamil es posible porque “la cantidad de lluvia presentada durante el 
verano es mayor a la evaporación, de tal manera que existe humedad resi-
dual” (Del Ángel, Mendoza y Romero, 2003, p. 54).

El término milpa suele aplicarse a todo aquel campo cultivado de maíz; 
sin embargo,

la milpa es un policultivo que forma pequeños agroecosistemas con distintas 
formas de aproximación, según las variadas condiciones físicas, climáticas y 
bióticas. Más que un paquete tecnológico, el sistema milpa es un policultivo 
que respeta varios principios y en el cual interactúan, de manera sinérgica, 
maíz, calabaza, frijol, chile, así como con varias plantas espontáneas como 
los quelites (Boege, 2021, p. 190-191).

La milpa sigue siendo el medio que le posibilita a las familias asegurar 
el alimento a lo largo del año, porque de ella obtienen las principales plan-
tas que forman parte de la base de sus dietas, ahí radica la importancia de 
este espacio para los pueblos de tradición mesoamericana. “La milpa como 
sistema socio-cultural abarca a la familia, la comunidad, la organización 
política, la cosmovisión, el conocimiento, los valores, las manifestaciones 
rituales y las prácticas y costumbres asociadas a la alimentación” (Terán 
Contreras, 2010, p. 54).

Por ejemplo, para las familias de las comunidades tsotsiles de los Altos 
de Chiapas, es importante el cultivo del maíz y del frijol dentro de las 
milpas, al ser estos dos productos parte importantes de su alimentación 



Erika María Méndez Martínez  |  57

(Mariaca Méndez et al., 2007, pp. 40-41). En otros grupos, el cultivo del 
maíz y el chile es imprescindible porque constituye la base de su alimen-
tación, es el caso de los pueblos totonacos de la sierra de Papantla, para 
quienes la tortilla y el chile constituyen una comida en sí. Cabe destacar 
que tanto el maíz como el chile, se complementan con otros productos de 
la milpa (Méndez Martínez, 2017).

Si bien las milpas son diversas, coinciden, por ejemplo, en que en ellas 
está la presencia y el manejo del maíz, acompañado de calabaza, frijol, chi-
les y otras especies cultivadas y arvenses; el manejo de las milpas se apoya 
en el uso y conocimiento de las semillas, necesidades y especificidades 
agrícolas locales; satisface las necesidades de la alimentación cotidiana y 
ritual (Aguilar, Illsley y Marielle, 2003; Boege, 2021); posibilita la repro-
ducción sociocultural: “En otros términos, la milpa es, principalmente, 
un espacio en donde se recrean las culturas, se construye autonomía, se 
conserva la biodiversidad, se satisfacen derechos humanos y se propicia la 
soberanía alimentaria” (Martínez Esponda et al., 2017, p. 28).

Por otra parte, algunas de las prácticas agrícolas indígenas se conti-
núan realizando y ello ayuda a mantener y mejorar los ecosistemas. La 
práctica de la milpa a través del sistema de roza, tumba y quema, por ejem-
plo, posibilita obtener dos cosechas de maíz al año en varias regiones de 
México (Aguilar, Illsley y Marielle, 2003, Del Ángel, Mendoza y Romero, 
2003; López Santiago, 2019). De igual forma, los instrumentos de trabajo 
siguen siendo el machete, el hacha, el palo sembrador y el fuego y los cam-
pesinos siguen dependiendo de las lluvias para el riego en las milpas (Agui-
lar, Illsley y Marielle, 2003).

Sin embargo, en los últimos años, el equilibrio del sistema ha comen-
zado a romperse debido al incremento del uso de agroquímicos tóxicos, 
herbicidas (Vázquez Domínguez et al., 2025), a ello se ha sumado el creci-
miento demográfico, la ganaderización, los monocultivos, entre otros usos 
del suelo, lo que provoca que cada vez se acorten los periodos de descanso 
(Cabirol et al., 2024).

Con base en lo anterior, el objetivo de este texto es explicar mediante el 
análisis etnográfico los saberes y los conocimientos agrícolas y rituales que 
realizan los totonacos a lo largo del ciclo anual festivo, momentos en que se 
hacen manifiestos los mitos, los ritos y los diversos platillos elaborados con 
productos que se obtienen en las milpas de la sierra de Papantla.

Para alcanzar el objetivo propuesto en este trabajo, en primer lugar se 
presenta el contexto socio-cultural del ciclo agrícola del maíz, frijol, chiles 



58  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

y otras especies comestibles, dentro del policultivo milpa, destacando el 
trabajo colectivo a partir de la “mano vuelta”, de las manifestaciones ritua-
les alrededor de la milpa, así como del cuidado de los granos del maíz, para 
las futuras siembras. En segundo lugar y con la finalidad de mostrar la rele-
vancia de las especies comestibles de la milpa en la alimentación totonaca, 
se presenta un listado de platillos preparados con ingredientes cosechados 
y recolectados dentro de la milpa, destacando la extensa preparación de 
alimentos en un momento ritual importante dentro del ciclo agrícola: las 
peticiones de lluvias. Previo a ello, se describe brevemente el área de estu-
dio y la metodología utilizada.

Área de estudio: la Sierra Papantla

El Totonacapan contemporáneo delimita al norte con el río Cazones en el 
estado de Veracruz, al sur con el río La Antigua, en Veracruz, y al oeste 
con los estados de Puebla e Hidalgo (Vázquez Domínguez et al., 2025). La 
región donde habitan los pueblos totonacos se divide en dos grandes uni-
dades geomorfológicas, la Sierra Madre Oriental (al occidente) y la planicie 
costera del Golfo de México (al oriente) (Andrade Frich, Del Amo Rodrí-
guez y Ortiz Espejel, 2011).

En este trabajo se hace referencia a los pueblos que conforman la sierra 
de Papantla, Veracruz: Coxquihui, Filomeno Mata, Mecatlán, Chumatlán, 
Zozocolco de Hidalgo, Coyutla y Coahuitlán (véase mapa 1). Estos muni-
cipios serranos están ubicados entre los 60 y 900 msnm. Se caracterizan 
por su clima cálido-húmedo con lluvias todo el año (abundantes durante el 
verano) y por compartir la actividad del cultivo de la milpa (Siegver, 2023).

A lo largo de este texto se refiere Coxquihui, un municipio que no sólo 
tiene colindancia con sus vecinos Mecatlán, Chumatlán y Zozocolco de 
Hidalgo, sino que también tiene fuertes lazos rituales con los últimos dos. 
Coxquihui está ubicado al norte del estado de Veracruz. Está entre los 60 
y 500 msnm, tiene una extensión de 80.3 km2, lo que representa 0.1% de la 
superficie del estado (Siegver, 2023, pp. 2-3).

Sus coordenadas geográficas son entre los paralelos 20° 09’ y 20° 16’ de 
latitud norte y los meridianos 97° 29’ y 97° 38’ de longitud oeste. Su clima 
es cálido-húmedo con lluvias todo el año; en el verano se registran lluvias 
abundantes, aunque en los últimos años se han identificado tres meses de 
escasez de agua (de marzo a mayo). El rango de temperatura es de 22-26°C. 



Erika María Méndez Martínez  |  59

El régimen pluvial oscila entre 1 900 y 3 100 mm al año (Siegver, 2023, p. 2). 
El municipio colinda al norte con Chumatlán, Coyutla y Espinal; al este con 
Espinal; al sur con Espinal, Zozocolco de Hidalgo y el estado de Puebla y al 
oeste con el estado de Puebla, Mecatlán y Chumatlán (Siegver, 2023, p. 2).

Mapa 1. Municipios de la Sierra de Papantla, Veracruz

Fuente: elaboración propia con base en los Cuadernillos municipales (Siegver, 2022).

La población del municipio de Coxquihui es de 16 333 habitantes de los 
cuales 7 902 son hombres y 8 431 son mujeres (inegi, 2020). De acuerdo 
con datos oficiales, la mayor concentración poblacional se localiza en la 
cabecera municipal, Coxquihui, en donde habitan 4 561 personas. La len-
gua materna es el totonaco y la habla 69.11% de la población (Siegver, 
2023, pp. 4-5). De la población total, 52.5% participa en el sector primario, 
que en Coxquihui corresponde a la agricultura, siendo los principales cul-
tivos el maíz grano con 2 433.1 hectáreas cosechadas, 313.0 de café cereza 
y 115.0 de pimienta (Siegver, 2023, p. 9). En 2020, 45% de la población se 
encontraba en situación de pobreza moderada y 42% pobreza extrema. Las 



60  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

principales carencias sociales encontradas en el municipio fueron el acceso 
a los servicios básicos en la vivienda, a la seguridad social y a la alimenta-
ción (Coneval, 2020).

Metodología

Para la recolección de datos se utilizó el enfoque metodológico cualitativo, 
el cual consistió en la realización de trabajo de campo, principalmente con 
técnicas antropológicas, donde se empleó el método etnográfico (Guber, 
2015), realizando observación participante y el registro en el diario de 
campo, además de la aplicación de entrevistas semiestructuradas a hom-
bres y mujeres cuyo rango de edad fue de 55 a los 73 años.

El trabajo de campo se llevó a cabo a lo largo de diversas temporadas 
entre 2016 y 2017 (con una duración de una a las cuatro semanas) en el muni-
cipio de Coxquihui; entre 2018 y 2019 se actualizaron los datos en Coxquihui, 
Zozocolco y Chumatlán.2 Se privilegió el registro etnográfico de los ritos, las 
ofrendas y las comidas que se preparan para cada fiesta del ciclo agrícola.

La información obtenida en campo se registró por escrito en el diario 
de campo, tanto lo observado como aquellas entrevistas y conversaciones 
informales que se realizaron en fiestas, en el mercado y en algunas coci-
nas en donde no fue posible grabar porque no hubo condiciones, así como 
recetas y datos obtenidos a partir de la observación participante.

Para la realización de las entrevistas, la participación de los interlocu-
tores se determinó de acuerdo con su experiencia y saberes; es el caso de 
molenderas (mujeres que tienen el conocimiento para preparar las comidas 
rituales) y esposas de mayordomos, así como de mayordomos y campesi-
nos (hombres que tienen el conocimiento del ciclo agrícola y ritual).3

Las entrevistas permitieron conocer los saberes y conocimientos 
agrícolas y rituales en torno a la milpa, como el cuidado de los granos de 
maíz que se destinan para sembrar y las peticiones de lluvias para obte-
ner buenas cosechas, además de conocer las actividades que realizan las 
mujeres cuando participan en las fiestas del ciclo agrícola, como los saberes 

	 2	 En este trabajo se refieren las temporadas de campo realizadas entre 2017 y 2019; sin em-
bargo, el registro etnográfico en la región sobre la alimentación de los totonacos se inició 
desde mediados del 2009.

	 3	 Los datos de este trabajo se obtuvieron mediante el consentimiento informado de las y los 
entrevistados.



Erika María Méndez Martínez  |  61

alimentarios familiares, las comidas y bebidas que elaboran para las fies-
tas. La información se complementó con los recorridos por el mercado 
municipal y la plaza o tianguis, para conocer y registrar las especies de la 
milpa que se venden en dichos espacios. Lo anterior se complementó con 
un registro fotográfico llevado a cabo en las fiestas, procesiones, visitas a las 
casas y los recorridos por el mercado y tianguis, para conocer la diversidad 
de especies comestibles que ahí se intercambian.

Los datos recabados se capturaron en una base de datos en Excel, y se 
crearon tablas donde se asentó la información específica obtenida por cada 
categoría y sirvieron para caracterizar la diversidad de las milpas. Acerca 
de las especies comestibles registradas, estas se agruparon en una tabla en 
donde se indicó el nombre común, el nombre en totonaco y el nombre cien-
tífico.4 Se consideró necesario incluir las palabras en lengua totonaca por-
que a través de su lengua materna las personas nombran su forma de ver 
el mundo, incluso, se identificó que hay palabras que no tienen traducción.

Con base en los datos etnográficos se identificó el papel que tiene la milpa 
en la alimentación y en la vida ritual, pero, sobre todo, que hombres y mujeres 
totonacos son dueños de saberes y conocimientos agrícolas que posibilitan la 
reproducción de sus prácticas en entornos biológicos y culturales diversos.

El ciclo agrícola en la sierra totonaca: xawat (la milpa)

En este apartado se presentan algunos ejemplos de la ritualidad agrícola que 
se manifiesta en ciclos de fiestas contemporáneas, a partir de datos etno-
gráficos de la autora, provenientes de diferentes municipios totonacos de la 
Sierra de Papantla. Esto se debe a que no se trata de un ciclo aislado o de una 
sola comunidad, sino del ciclo que se lleva a cabo en una región y los muni-
cipios serranos comparten elementos comunes que posibilitan la recons-
trucción de la estructura agrícola de la milpa indisociable de la ritualidad.

Los pueblos campesinos de tradición cultural mesoamericana se carac-
terizan por compartir la actividad agrícola, en específico el cultivo de la 
milpa, en donde el protagonista es el maíz. “El maíz como un alimento, 

	 4	 Los nombres en totonaco se escribieron de acuerdo con la pronunciación de las personas 
(todos hablan totonaco), pero se respetó la escritura según el Diccionario totonaco-español/
español-totonaco (Ramos García, 2007). Los nombres científicos fueron consultados en la 
página del Jardín Botánico de Kew https://powo.science.kew.org/ y en la del Instituto de 
Biología de la unam. 



62  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

una cultura, un sustento de la vida material y productiva de las familias 
de comunidades agrícolas, también constituye el entorno sobre el cual se 
desarrollan múltiples prácticas, relaciones sociales y procesos de aprendi-
zaje y transmisión y producción de conocimientos” (Gutiérrez Serrano y 
Gómez Espinoza, 2011, p. 330).

Estos pueblos, continúan practicando una agricultura mesoamericana, 
y con ello una serie de ritos y de ofrendas que se realizan en un determi-
nado espacio y tiempo (Broda, 2004; Good Eshelman, 2004; López Austin, 
1994; López Austin, 2006; Medina Hernández, 2015), lo que es posible rea-
lizar, gracias a que las comunidades agrícolas han construido de manera 
colectiva, saberes y conocimientos a lo largo de miles de años. Los sitios en 
los que viven los totonacos son espacios vividos y hay una íntima relación 
entre los saberes y el lugar: “El lugar se vive en los espacios donde se fes-
teja, en las familias y en comunidad; el saber tiene una pertenencia al lugar 
desde el cual aflora el paisaje cultural. El saber implica un conocimiento 
del ecosistema, del clima, del territorio, comprende andar el lugar y vivirlo 
como una cosmovisión propia” (Tauro y Del Amo, 2021, p. 23).

Sin embargo, para los campesinos totonacos de la Sierra de Papantla 
no ha sido una tarea fácil. En las primeras décadas del siglo xxi se han 
registrado temporadas prolongadas de sequías en el estado de Veracruz; de 
acuerdo con los datos generados por el Monitor de Sequía en México del 
Servicio Meteorológico Nacional, las sequías severas y extremas, registradas 
entre 2007 y 2018 provocaron una disminución en la producción de maíz 
y frijol, en el periodo de los años más secos (Guerra Martínez et al., 2020).

A ello se suma que han enfrentado problemas relacionados al territorio, 
que han afectado la agricultura. Por una parte, grandes extensiones de tie-
rra se han destinado a la ganadería y terrenos dedicados a la milpa se han 
usado para monocultivos como el café. Si bien, algunas familias totonacas 
tienen pequeñas milpas propias, la gran mayoría de los campesinos se ven 
en la necesidad de pedir prestado un terreno para hacer milpa, porque no 
poseen tierra propia (Méndez Martínez, 2017).

Por otra parte, desde los años ochenta, el gobierno municipal de Cox-
quihui promocionó el uso de plaguicidas y mata hierba, y los campesinos 
los usaban, pero se dieron cuenta que esos productos afectaban sus cose-
chas. Por lo anterior, no resulta extraño que ante dichas amenazas respon-
dieran organizadamente, como sucedió en el 2009, cuando los campesinos 
totonacos se reunieron en varias ocasiones para abordar el tema de los quí-
micos que usaban en la milpa: 



Erika María Méndez Martínez  |  63

Razón y corazón indígena en defensa de la espiritualidad del maíz.
	 Analizando que nuestro grano del maíz no le estamos dando el valor 
que tiene porque ya lo hemos maltratado mucho desde antes de nacer ¿por 
qué? Porque hemos estado envenenando a nuestra madre tierra que es la 
que nos alimenta ¿qué estamos haciendo para cuidarla? Dejemos de utilizar 
mucho químico porque también nosotros nos estamos acarreando muchas 
enfermedades.
	 El Comité de la pastoral indígena, Coxquihui, Veracruz.5

Pese a todas las adversidades, los ciclos agrícolas se han mantenido, 
pues aún existen dos periodos de cosecha (el tonamile y el xopamile), como 
ya se ha indicado en etnografías realizadas también entre los totonacos de 
la Sierra Norte de Puebla y de la Sierra de Papantla (Del Ángel, Mendoza y 
Romero, 2003; Méndez Martínez, 2017). Para el caso del pueblo de Coxqui-
hui, la principal actividad económica sigue siendo la agricultura, particu-
larmente, tiene una gran importancia el cultivo del maíz (kuxi) (Zea mays), 
el cual se realiza en dos ciclos siendo el de verano cuando se obtienen mejo-
res elotes (tlhakglha) y hojas.

Los campesinos siembran en diciembre (después de la fiesta de la Vir-
gen de Guadalupe, el 12 de diciembre) y cosechan en junio. Posteriormente 
siembran en junio y cosechan en septiembre (antes de la fiesta del santo 
patrono, San Mateo Apóstol, el 21 de septiembre). La siembra de temporal 
se realiza con el sistema de roza-tumba-quema, y dependen exclusivamente 
de las lluvias (Méndez Martínez, 2017).

El hombre es el encargado de las labores de la milpa, lo que implica la 
preparación de la tierra, la siembra y la cosecha. Las mujeres ayudan en la 
recolección de algunas plantas comestibles, como los quelites. Las milpas 
se ubican lejos de las casas, en las orillas de los pueblos; para llegar a ellas, 
los hombres deben caminar o bien viajar en burros o mulas. Los terrenos 
destinados a la milpa se localizan cerca en lo que la gente llama ranchos y 
algunos se encuentran en el monte (véase imagen 1).6

	 5	 Información escrita en un cartel que fue colocado en una de las puertas de la iglesia de San 
Mateo Apóstol, en Coxquihui (Diario de campo de la autora, abril de 2009).

	 6	 La caza asociada a la milpa es una actividad que en la actualidad los hombres continúan 
practicando, principalmente con algunos animales (tuzas, ardillas y ratones) que son con-
siderados como fauna nociva porque se comen los productos de los cultivos; los cazan, pero 
no los consumen. En cambio, los tejones, mapachines y el papán real sí son considerados 
para consumo alimenticio, pero no los cazan, porque comentan que ya hay pocos anima-



64  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

Imagen 1. Milpa en las orillas del pueblo de Coxquihui

Fotografía: Erika María Méndez Martínez, 20 de septiembre de 2009.

Gracias al clima de la región (cálido-húmedo con lluvias todo el año), 
no sólo se cosecha maíz blanco, negro y rojo (Zea mays),7 calabaza (Cucur-
bita pepo), frijol (Phaseolus sp.) y chile (Capsicum annuum), dependiendo 
de la temporada de lluvias, se pueden recolectar algunos quelites. Todas 
estas especies comestibles son principalmente para consumo familiar, pero 
si llegan a tener excedentes –sobre todo maíz, chile y ajonjolí (Sesamum 
indicum DC.)–, las familias los destinan a la venta (véase imagen 2).

les. Los campesinos totonacos señalan que el tejón es el primer animal que llega a la milpa 
en el periodo de cosechas y se come los primeros elotes; sin embargo, no lo cazan porque 
lo consideran un animal sagrado (quienes los han llegado a cazar dicen que su carne es 
muy sabrosa porque se “alimentan de puro maíz”) (Méndez Martínez, 2017, pp. 177-178).

	 7	 Maíz en totonaco se dice “kuxi”, al maíz negro se le conoce como “tsitsakga kuxi” (“tsit-
sakga” – color negro), al maíz blanco como “snapapa kuxi” (“snapapa” – color blanco), y al 
maíz amarillo como “smukuku kuxi” (“smukuku” – color amarillo) (Diario de campo de la 
autora, febrero de 2017.



Erika María Méndez Martínez  |  65

Imagen 2. Especies comestibles de la milpa en el tianguis dominical, Coxquihui

Fotografía: Erika María Méndez Martínez, 28 de diciembre de 2022.

En cambio, el frijol y la calabaza tienen un lugar especial en la alimen-
tación totonaca y se destinan primordialmente para consumo familiar. Por 
ejemplo, el frijol majayán (Phaseolus vulgaris L.) y el kiwístapu (Cajanus 
cajan) son muy apreciados para preparar los tamales llamados púlaclas, en 
Semana Santa. El frijol cuerno se siembra especialmente para preparar los 
pintos o tamales de frijol para las ofrendas de Día de Muertos (Diario de 
campo de la autora, marzo de 2016).

La calabaza de castilla tierna (Cucurbita moschata) se usa para elaborar 
las púlaclas, la calabaza más recia se usa para elaborar atole de calabaza. La 
calabaza pipiana (Cucurbita argyrosperma) es muy apreciada por su carne, 
pero sobre todo por sus semillas, que generalmente se ponen a secar al sol; 
pueden comerse solamente tostadas en el comal, o bien, preparan empipia-
nadas. Para estas últimas tuestan las semillas, las muelen con chiltepín o 
chile de árbol y cebolla, para preparar una salsa en la que bañan las tortillas 
(Méndez Martínez, 2017). Los quelites que crecen en las milpas se recolectan 
entre marzo y abril, así como entre julio y septiembre, durante la temporada 
de lluvias, también son muy apreciados por las señoras (véase cuadro 1).



66  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

Cuadro 1. Especies comestibles de la milpa totonaca de Coxquihui 
(en orden alfabético)

Nombre común Nombre en totonaco Nombre científico

Ajo Axux Allium savitum L.
Ajonjolí Kuliman Sesamum indicum DC.
Calabaza de castilla Nipxi Cucurbita moschata
Calabaza pipiana Talhtsi Cucurbita argyrosperma
Camote blanco Mantaj Ipomoea batatas (L). Lam blanco 

y morado
Caña de azúcar Chánkat Saccharum officinarum L
Cebollina (xonacate) Akgatsasat o Akgátsasni Allium shoenoprasum
Chayote Maklhtukun Sechium edule (Jacq.) Sw.
Chile Pin Capsicum annuum L. var jalape-

ño (cuaresmeño), tipo serrano y 
de árbol

Chile piquín o chiltepín Laktsupín Capsicum annuum L. tipo piquín
Cilantro Kúlantro Coriandrum sativum L.
Frijol cuerno/de cuer-
no/o de vaina

Lukútstapu Vigna unguiculata L.

Frijol de árbol Kiwístapu Cajanus cajan
Frijol majayán Majáyan/Majayanstapu Phaseolus vulgaris L.
Frijol navajilla/navaja Stakálastapu Phaseolus vulgaris L.
Huitlacoche Ustilago maydis
Maíz Kuxi Zea mays L.
Quelite hierbamora Mustúlut Solanum americanum Mill.
Quelite malvarón Lokg/Looq Xanthosoma robustum Schott
Quelite papaloquelite Pukskákag Porophyllum macrocephalum DC

Quelite kixtak o pata de 
gallo

Kixtak Tinantia erecta (Jacq.) Fenzl

Quintonil Tsaw Amaranthus cruentus blanco y 
morado

Tomate de milpa Tsiwapakglhcha / 
Pakglhcha

Lycopersicon esculentum

Yuca kgoxkgewi Manihot esculenta Krantz
Fuente: elaboración propia con base en datos de campo.



Erika María Méndez Martínez  |  67

Con base en estos datos, se advierte que la alimentación de las fami-
lias totonacas se basa principalmente en los productos que provienen de 
la milpa. De acuerdo con las mujeres entrevistadas, las especies comesti-
bles de la milpa se utilizan primordialmente en la elaboración de alimentos 
para autoconsumo, pero también en la preparación de comidas y bebidas 
que se consumen en contextos rituales, por ejemplo, en las peticiones de 
lluvia, como se explicará más adelante.

La “mano vuelta”

En la sierra de Papantla, el ciclo agrícola es el que marca los tiempos fes-
tivos, y al concebirse dos periodos, el de secas y el de lluvias, se divide el 
año en tiempos rituales (petición de lluvias y agradecimiento de cosechas), 
mismos que se pueden apreciar a lo largo del ciclo anual festivo, para cuyo 
desarrollo se requiere de una organización social y religiosa.

Entre los totonacos de la sierra, los ciclos agrícola y festivos están rela-
cionados, en el caso de Coxquihui, Zozocolco y Chumatlán, al ser pueblos 
cuya alimentación y economía campesina dependen de lo obtenido en las 
milpas, realizan procesiones para la petición de lluvias (en Semana Santa y 
en el día de la Santa Cruz); y agradecen las cosechas durante sus respectivas 
fiestas patronales. Al conjunto de estas celebraciones –realizadas entre sep-
tiembre y octubre–, se le conoce como “las fiestas de las cosechas”.

La vida social, económica y religiosa depende del agua. El santo más venerado 
es San Juan, Dueño del Agua, el trueno y el viento. Sus fiestas más importan-
tes son las fiestas patronales, celebradas en septiembre (del 8 al 16 en Chu-
matlán se festeja a la Virgen de la Natividad; del 19 al 30 en Coxquihui, a San 
Mateo; del 29 al 14 de octubre en Zozocolco, a San Miguel) y son conocidas 
como “las fiestas de las cosechas (Guadarrama Olivera, 1996, p. 184).

La relevancia del ciclo anual festivo radica en que se realiza el agradeci-
miento por las cosechas y la petición de lluvias y, en este contexto, se da una 
organización para cosechar dos veces al año, así como una serie de relacio-
nes entre familiares, vecinos y compadres. Las tareas en la milpa se reali-
zan cada determinado tiempo a lo largo del año, muchas de estas labores 
agrícolas requieren el trabajo de más de una persona para chapear, surcar, 
sembrar, deshierbar, doblar y cosechar (Del Ángel, Mendoza y Romero, 
2003).



68  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

Para realizar estos trabajos agrícolas hay tres tipos de manos de obra en 
Coxquihui: 1) la mano de obra familiar, donde participan hijos, sobrinos, 
yernos y demás integrantes que dependen de una misma milpa; 2) la mano 
de obra asalariada, se usa cuando hay exceso de trabajo y no se cuenta con 
familiares que chapeen, deshierben y cosechen, y 3) la “mano-vuelta” (de 
las más realizadas) que consiste en ayudarse recíprocamente (Evangelista 
Oliva y Mendoza Cruz, 1987; Méndez Martínez, 2017).8 “La mano vuelta 
es practicada por parientes, compadres o amigos, consiste en dar un día de 
trabajo y recibirlo en otro momento, se dedica a la milpa o a la construc-
ción de viviendas, no puede emplearse para cultivos o actividades de hacer 
dinero” (Masferrer Kan, 2009, p. 148).

En Coxquihui, se le extiende la invitación a parientes y amigos con 
anticipación y se les pide ayuda para el día de la siembra, en pago a este 
servicio el anfitrión se compromete a colaborar en la siembra de sus invi-
tados en las fechas que ellos dispongan, además, en el día del servicio se les 
comparte una comida (Evangelista Oliva y Mendoza Cruz, 1987; Méndez 
Martínez, 2017). A partir de esta labor se desarrollan relaciones sociales 
entre familiares y vecinos, como la que se da a través de la “mano vuelta”, 
pese a las diversas influencias exógenas que afectan a dichos espacios y 
también a dichas relaciones y parentescos rituales.

Las manifestaciones rituales en torno a la milpa

El ciclo anual festivo de Coxquihui constituye una totalidad y sólo adquiere 
significado a medida que las fiestas se van sucediendo una tras otra dentro 
de un calendario, en este contexto, se realizan intercambios a través del rito 
y de la ofrenda para agradecer las cosechas:

En las relaciones con los dioses predomina el intercambio. Se les pagan los 
frutos de las cosechas, la salud, la lluvia […] Es necesario que el hombre 
pague con el rito, con la ofrenda, con el reconocimiento […] El rito es la 
forma adecuada de recibir a los dioses en su tiempo y circunstancia. La fiesta 

	 8	 La práctica del trabajo colectivo es característica entre diversos pueblos indígenas y cam-
pesinos de México, por ejemplo, en las localidades de Santa María Pápalo, Oaxaca, llevan a 
cabo el conjunto de alianzas que buscan la colaboración en trabajos colectivos relacionados 
a la producción agrícola, la base de ellos son las relaciones de amistad, vecindad y/o com-
padrazgo. La memoria colectiva de dichas comunidades le denomina mano vuelta (Romero 
Luna, 2019, pp. 52-56).



Erika María Méndez Martínez  |  69

no es un mero recuerdo del origen del tiempo; no es una mera conmemora-
ción. Se actúa por la necesidad presente de adecuarse al arribo divino […] El 
creyente debe esperar la fiesta en las condiciones específicas que requiere la 
naturaleza de la fuerza que se hace presente […] La fiesta es la culminación 
del diálogo o del intercambio (López Austin, 2006, pp. 198-199).

A través del sistema de cargos religioso y con la participación de los 
especialistas y la gente de conocimiento, se llevan a cabo las fiestas que 
forman parte del ciclo anual festivo; en la actualidad, se trata de festivida-
des de la religión católica como La Candelaria, Semana Santa, la Navidad, 
diversas fiestas patronales y Día de Muertos.

Los especialistas rituales que participan en las celebraciones son los 
cereros, cueteros, danzantes y molenderas. Los cereros se encargan de ela-
borar las ceras adornadas que llevan a la iglesia los días de fiesta, los cuete-
ros son hombres adultos que encienden los cuetes durante las procesiones. 
Los danzantes son niños, niñas, jóvenes y adultos que forman parte de las 
diversas danzas del pueblo.

Las molenderas son mujeres adultas –en su mayoría–, quienes realizan 
la tarea de cocinar, desde elaborar las tortillas hasta preparar el mole o los 
tamales para todo el pueblo. También son reconocidas por sus saberes en 
la cocina, porque ellas conocen los ingredientes que se requieren para cada 
platillo, así como las cantidades y los tiempos de cocción.

Las molenderas: en el sentido estricto se refiere a las mujeres que muelen o 
llevan a moler a los molinos. En Coxquihui, se refería a moler el maíz en el 
metate o en el molino de mano, pues fue hasta mediados del siglo xx que 
hubo molinos eléctricos en el pueblo. En la actualidad, se le nombra así a 
las mujeres que ayudan a hacer las tortillas y a preparar la comida para las 
fiestas religiosas. Dentro de este grupo, la mayoría de las mujeres son adultas 
quienes conocen las cantidades que se deben usar de cada ingrediente, pero 
quienes se encargan de supervisar la preparación de estas grandes cantidades 
de comidas son, las abuelitas (Méndez Martínez, 2017, p. 135).

Sin ser un cargo en el sentido estricto de la palabra, los especialistas y 
la gente de conocimiento participan en diferentes tareas que posibilitan la 
realización de las fiestas, es decir, estas personas tienen experiencia, sabi-
duría, y la gente se los reconoce. Cabe destacar que a lo largo del ciclo anual 



70  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

festivo las danzas tienen un papel sobresaliente.9 Los totonacos de Cox-
quihui no conciben que en una fiesta no estén presentes –salvo en algunos 
periodos como la Semana Santa o el Día de Muertos–. Incluso, la gente 
recuerda que hubo tiempos en que no había danzas en la cabecera munici-
pal, entonces invitaban a los danzantes de las rancherías o de las congrega-
ciones del municipio.

Alfredo López Austin señala que el vínculo entre el hombre y el maíz 
se manifiesta en la mitología de la tradición mesoamericana, desde tiem-
pos pasados hasta los tiempos actuales, es en los mitos donde se refieren 
y señalan las diferentes facetas de la planta del maíz. El autor propone 
recurrir al rito y al mito porque son formas privilegiadas para decir de 
manera ceremonial y festiva; por ejemplo, “procesos cósmicos que reposan 
en las profundas abstracciones de la mente” (López Austin, 2013, p. 28). 
Dentro de la narrativa mítica mesoamericana se encuentran los mitos que 
hablan de la creación de los primeros hombres, así como del origen del 
maíz, muchos de los cuales, continúan presentes entre los actuales grupos 
indígenas (López Austin y Millones, 2015; López Austin, 2020).

En este caso, las danzas se presentan en momentos específicos del ciclo 
agrícola y del ciclo anual festivo. En los pueblos totonacos de Coahuitlán 
y Mecatlán, para recibir la benevolencia de los dioses, se realiza la danza 
de los Huehues o Lakgkakolo, la cual refiere el descubrimiento del maíz 
y el ciclo agrícola mismo.10 En Coxquihui, Zozocolco y Coyutla, también 
recrean el mito del origen del maíz a través de la danza de los Tejoneros o 
Lakaxkutinín, durante las fiestas patronales (Croda León y Velasco, 2005; 
Govers, 2013; Méndez Martínez, 2022). En Coxquihui, la danza de los Tejo-
neros se lleva a cabo en la fiesta patronal de San Mateo Apóstol (21 de 
septiembre) y el día de la Virgen de Guadalupe (12 de diciembre), fechas 
en las que se realiza el agradecimiento de las cosechas y la bendición de las 
semillas, respectivamente.

Con estas danzas, los abuelitos de la sierra recuerdan que hace muchos 
años los hombres y los animales se quedaron sin maíz, y que fueron las 
hormigas quienes lo encontraron en un cerro. Fue así como los hombres y 

	 9	 Las danzas registradas en Coxquihui, durante el trabajo de campo fueron los Voladores, los 
Negritos Reales, los Negritos, los Quetzales, los Tejoneros o Lakaxkutinín, los Toreadores, los 
Lakapiskuyus (o Piskuyus), los Huehues y los Viejos (Méndez Martínez, 2017, pp. 117-132).

	 10	 E. Peralta González, “Danza de los lakgkakolo entre los totonacos”, La Jornada del Cam-
po, Ciudad de México, 16 de diciembre, 2017. https://www.jornada.com.mx/2017/12/16/
cam-danza.html [Consulta: 28 de diciembre de 2023.]



Erika María Méndez Martínez  |  71

los animales volvieron a tener su alimento, su sustento: el maíz. Los recuer-
dos de escasez de maíz están presentes en la memoria de los totonacos de la 
sierra,11 es por ello que cada determinado tiempo, el maíz y sus compañeros 
son devueltos en forma de platillos y bebidas y los ofrendan a quienes dan 
el agua y el alimento: los difuntos, los santos y el dios del monte.

Si bien se considera que Kiwikgolo o el Dueño del Monte cuida la milpa 
que se localiza dentro del monte,12 el maíz tiene a su vez su protector o dueño 
tutelar, conocido como Kuxiluwan o Serpiente Maíz o Dueño del Maíz, 
razón por la cual, los campesinos no matan las serpientes que encuentran 
en su camino –en particular a la llamada mazacuata–, porque este ente 
“mantiene alejada de la milpa a una variada tipología de intrusos: hombres, 
animales y entidades nefastas, como los malos aires o malos espíritus”.13

De esta forma, milpa, comida y ritualidad van de la mano, aunque en un 
escenario cada vez más complejo, pues si bien los pueblos totonacos siguen 
haciendo milpa, en las últimas décadas dicha práctica se ha visto afectada 
por diversos factores: por no tener un terreno propio para sembrar, porque 
hay tierras que se han destinado para la cría de ganado vacuno, porque se 
ha promovido el uso de plaguicidas y porque los hombres han comenzado 
a migrar a Estados Unidos de América (aunque el índice de intensidad 
migratorio se considere bajo, no debe perderse de vista dicha situación):

En el año 2000, los municipios de la Sierra de Papantla se ubicaban en el 
índice de intensidad migratoria internacional de la siguiente manera: 
Coyutla, Espinal, Filomeno Mata y Mecatlán como muy bajo, y Coxquihui 
como nulo (inegi, 2000). Para el 2010, Coxquihui ascendió a muy bajo, con-
servándolo Filomeno Mata y Mecatlán, mientras que Coyutla descendió a la 
categoría de bajo (inegi, 2000, y Pérez Monterosas, 2018, p. 38).

	 11	 En septiembre del 2019, la señora Flavia Vázquez Ribera ganó el primer lugar del concurso 
del platillo tradicional en Coxquihui: sus preparaciones culinarias fueron con ojite (Bro-
simum alicastrum), conocido como ramón en el sur de México. La señora cuenta que por 
un tiempo no se daba el maíz en el pueblo, entonces los abuelitos comían ojite; con este 
alimento se puede preparar una especie de pinole, bebidas y tamales (Entrevista a la señora 
Flavia Vázquez Ribera, Coxquihui, Veracruz, 20 de septiembre de 2019).

	 12	 Entre los totonacos de la Sierra Norte de Puebla y la Sierra de Papantla, el Dueño, Señor o 
Dios del Monte es Kiwíkgolo (García Ramos, 2007, p. 101).

	 13	 M. Hernández García, “La milpa totonaca: espacio de encuentro entre animales, dioses 
y hombres”, La Jornada del Campo, Ciudad de México, 21 de octubre, 2017. https://www.
jornada.com.mx/2017/10/21/cam-totonaca.html [Consulta: 28 de diciembre de 2023.]



72  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

Pese a estos escenarios, debe destacarse que el entorno natural de los 
pueblos totonacos es de una gran riqueza biológica y han sabido hacer un 
uso y gestión del ecosistema y de los recursos que en él existen, excepciona-
les, generando además otras importantes expresiones culturales.

El cuidado de los granos del maíz

Puesto que el maíz es proveedor no sólo de fuerzas físicas sino también 
espirituales, los hombres y mujeres procuran su reproducción. Por esta 
razón no sólo lo siembran, sino que lo cuidan a lo largo de todo el año, 
ya sea en la milpa o en sus respectivas casas, además le ofrecen comidas y 
bebidas para agradecerle su presencia.

El maíz da, pero también pide, por ello el campesino totonaco ha esta-
blecido una relación que es posible a través del “costumbre”, es decir, del 
rito. Es por ello que las personas realizan ofrendas constantemente porque 
“Si se descuida el servicio de ‘nutrición’ a los ídolos, los dueños se enojan 
y las cosechas quedan expuestas a la sequedad o a los animales” (Ichon, 
1973, p. 153). Una de estas “costumbres”, consiste en guardar y bendecir las 
semillas para la próxima siembra, mismas que pueden depositarse en un 
morral que se cuelga en el techo de la casa o bien en el altar familiar. Lo que 
piden los campesinos con estas semillas benditas es que una vez que han 
sembrado, un ventarrón no les tire la milpa, y una vez que han cosechado, 
no le caiga gorgojo al maíz.

Pides una misa, si sólo quieres pedir una misa, llevas un poquito de tu maíz, 
lo de un litro, lo mandas a bendecir a media misa, ya ese maíz bendito lo 
revuelves con el demás maíz que vas a sembrar, ya lo revuelves ahora todo y 
ya lo vas a sembrar ... ya el producto está bendito. No vas a pensar que va a 
venir el aire y lo va a tumbar todo, no, siempre lo ayuda, porque si no fuera 
así… y si cae el ventarrón así de aire, se lo lleva, pues qué, como que rueda 
un trozo de palo, lo tumba todo, ahora sí pierdes tus días, pierdes tu trabajo, 
porque no cosechas nada (Entrevista al señor Ramos Pérez Jiménez, Coxqui-
hui, Veracruz, 5 de abril de 2009).

Durante el trabajo de campo, se pudo observar que los campesinos, 
además de guardar mazorcas y granos de maíz en los altares familiares 
para que se conserven en buen estado, también los colocan y los cuelgan en 



Erika María Méndez Martínez  |  73

los altares de las iglesias (véase imagen 3), durante las diversas fiestas que 
se celebran a lo largo del año.

Imagen 3. Mazorcas de maíz en el altar de la iglesia de Cuauhtémoc, Coxquihui

Fotografía: Erika María Méndez Martínez, agosto de 2019.

Asimismo, se registró que en la celebración de la fiesta patronal reali-
zada en septiembre del 2009, la figura del Señor San Mateo fue adornada 
con ramas de ajonjolí, de vainilla, con chiles jalapeños o cuaresmeños y con 
plantas de maíz que ya jiloteaban, así como con mazorcas de maíz, en el 2019 
(véase imagen 4). “La intención de adornar con chiles, maíz, vainilla o ajon-
jolí está relacionada al ciclo agrícola, porque se elige aquel producto que tuvo 
las mejores cosechas” (Méndez Martínez, 2017, p. 158).



74  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

Imagen 4. San Mateo adornado con plantas de maíz, Coxquihui

Fotografía: Erika María Méndez Martínez, 20 de septiembre de 2019.

Los usos de los productos de la milpa en la cocina totonaca

Con base en los datos etnográficos acerca del consumo de alimentos de la 
milpa entre los totonacos de la sierra, en este apartado se presentan los pro-
ductos de la milpa, más usados en la cocina, entre los que destaca el maíz, 
cuyos granos se usan principalmente en la preparación de tortillas, tama-
les, atoles y capeados, así como otras plantas comestibles que acompañan al 
maíz, como lo son chiles, frijoles, calabazas, tubérculos, raíces, entre otras 
semillas y quelites.

Dada la importancia del maíz, en primer lugar, se señalarán los proce-
sos a los que se somete para alcanzar su grado manipulable en la cocina. Si 
bien entre los totonacos el maíz se consume nixtamalizado, hervido, fer-
mentado y tostado (y molido a manera de harina), la transformación más 
importante es la nixtamalización para obtener la masa, con la que se elabo-
ran tortillas, tamales y algunos atoles.



Erika María Méndez Martínez  |  75

Tortillas (chow). Las tortillas son de consumo cotidiano y ritual. Se 
encontraron tres formas distintas: de acuerdo a su consistencia (blan-
da-suave y dura-crujiente) y al grosor. La tortilla hecha a mano (chow), es 
delgada, pequeña y suave.14 La gordita (túlhenka), que es gruesa, pequeña 
y suave. La tostada (jutsutsu), que es delgada, pequeña, seca y dura; gene-
ralmente se acostumbra dejarla tostar en el comal o en el rescoldo de las 
brasas. Todas se preparan con maíz maduro nixtamalizado y miden entre 
diez y doce centímetros de diámetro, aproximadamente.

El maíz maduro se pone a hervir en un recipiente –casi siempre de alu-
minio– con un poco de cal, lo que facilita que se desprenda con facilidad el 
hollejo y además cambia su contenido nutricional. Una vez cocido el nix-
com o nixtamal, se lava para quitarle las cascarillas e impurezas, para colar 
el bagazo usan un colador de plástico. Posteriormente, las mujeres muelen 
el maíz nixtamalizado en el metate o en el molino de mano –casi siempre–, 
hasta que queda una masa de consistencia suave pero que no se pegue en 
las manos a la hora de tortear. Sólo cuando se trata de grandes cantidades 
de maíz, lo llevan a moler a los molinos de las tortillerías.

Las tortillas de maíz son el alimento básico de los totonacos y se considera 
una comida completa la combinación de tortillas y una salsa (la cual puede 
ser elaborada solamente con chile piquín verde y un poco de sal). Es decir, 
el maíz y el chile son los dos productos más importantes de la milpa en la 
dieta totonaca. Con las tortillas se pueden elaborar enchiladas y chilaquiles.

Tamales (wate). Los tamales totonacos llevan masa de maíz (excepto el 
bollito de elote), algún relleno, se envuelven en una hoja vegetal totomoxtle 
o de maíz (Zea mays), de plátano (Musa x paradisiaca), de papatla (Helico-
nia latispatha Benth.), de xkijit (Renealmia alpinia) y se cuecen al vapor. Se 
encontraron tres categorías de acuerdo con el sabor: picosos (lhkaka) como 
los de mole verde o rojo –con pollo, cerdo, guajolote o pescado ahumado–, 
de xilmolito o tixmolito, las púlaclas o tamales de la milpa, de picadillo, de 

	 14	 Las otras tortillas que se consumen en la cabecera municipal de Coxquihui son las de la 
tortillería, estas son delgadas, de tamaño estándar –entre doce y catorce centímetros de 
diámetro, aproximadamente– y suaves. Sin embargo, cuando las recalientan ya no están 
suaves y suelen quebrarse porque están hechas con harina de maíz deshidratada. Aunque 
en los últimos años han proliferado las tortillerías, las familias prefieren consumir las tor-
tillas de maíz nixtamalizado que preparan en sus respectivas casas (Méndez Martínez, 
2017, p. 196).



76  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

elote con rajas de chiles en vinagre; salados (skgokgo) como los pintos (lakg-
chilil) de frijol, chícharo o haba; y dulces (sakgse) como los bollitos de elote.15

Hay diferentes formas de preparar la masa para los tamales: 1) cuando 
se preparan los pintos, la masa se revuelve con manteca de puerco, sal y el 
chícharo, haba o frijol tierno crudo; 2) cuando se preparan tamales de mole 
con pollo o puerco, la masa se revuelve con manteca de puerco y sal, sola-
mente (aparte se prepara el mole); 3) cuando se elaboran los tamales de pes-
cado ahumado con mole, la masa se revuelve con manteca de puerco y mole.

Los tamales pueden prepararse cualquier día del año, incluso hay 
señoras que todos los días venden tamales afuera del mercado municipal, 
pero son un alimento especial si se preparan para las peticiones de lluvia 
(marzo, abril, mayo) o para agradecer las cosechas (octubre-noviembre). 
De los tamales previamente enlistados, destacaré los pintos, los bollitos y 
las púlaclas, porque están elaborados casi en su totalidad con ingredientes 
que provienen principalmente de lo cosechado en la milpa y de lo recolec-
tado dentro y fuera de este espacio de policultivo.

Los pintos (lakgchilil), se preparan para Candelaria, Semana Santa y 
Día de Muertos. Son tamales de frijol tierno, masa de maíz, manteca de 
puerco y sal. También se pueden preparar con haba o chícharo tierno y 
reciben el mismo nombre. Se envuelven en hojas de maíz o de xkijit.

Los bollitos de elote (xkaki), se preparan para Día de Muertos. A dife-
rencia de los anteriores que se preparan con masa de maíz nixtamalizado, 
estos se elaboran con elote tierno molido. Sus ingredientes son los siguientes: 
elote tierno, canela, pasitas, mantequilla, bicarbonato, manteca de puerco, 
azúcar (es opcional agregarle leche). Se envuelven en hojas de elote tierno.

Las púlaclas se preparan para las peticiones de lluvia, Semana Santa 
y Día de Muertos. Son los tamales de la milpa y se caracterizan porque 
la consistencia es un poco líquida. Sus ingredientes son frijol, calabaza 
criolla, chayote, ajonjolí, xuta o piñón (Cuéllar Martínez, 2009, pp. 41-47), 
jitomate, chile serrano (o de árbol), cilantro, gasparito, masa de maíz y sal 

	 15	 Los tamales de picadillo no formaban parte de las comidas rituales por estar elaborados 
con carne de res. Los totonacos tienen prohibido consumir carne de un animal de cuernos 
grandes en contextos rituales, esto porque de acuerdo con la tradición oral, el padre del 
Dios del Maíz fue un venado y el “venado es un muerto” (Ichon, 1973, pp. 86-87). En la 
actualidad, los tamales de picadillo se preparan para la fiesta de la Virgen de la Candelaria, 
festividad en la que se han adoptado nuevas recetas de tamales (de elote con rajas de chiles 
en vinagre) (Méndez Martínez, 2017, pp. 197-200).



Erika María Méndez Martínez  |  77

(véase imagen 5). Para envolverlos usan las hojas secas de maíz o totomoxtle 
y las de xkijit.

Imagen 5. Molenderas preparando las púlaclas para las peticiones de lluvia, 
Coxquihui

Fotografía: Erika María Méndez Martínez, 28 de marzo de 2018.

Las púlaclas son un tamal muy especial, los totonacos lo consideran un 
alimento digno de ser ofrendado a los dioses antiguos, a aquellos abuelitos 
y abuelitas que al igual que los niños no tienen dientes y necesitan comer 
un alimento que no tengan que masticar demasiado, la púlacla tiene una 
consistencia suave-blanda. En tiempos anteriores los hombres mayores, los 
abuelitos, se reunieron para reflexionar sobre las ofrendas destinadas a los 
dioses, pues a pesar de que les ofrecían miel, flores, animales, frutas, comi-
das y bebidas, parecía que no terminaban de agradarlos, porque a veces 
duraba mucho la seca y a veces llovía demasiado. Descubrieron que los 
pájaros comían todo lo que había en la milpa y se iban volando muy satis-
fechos y contentos, pensaron que tal vez todo ello junto podría agradarles 
a los dioses.



78  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

Por ello, los abuelitos decidieron llevarle a sus esposas, maíz, frijol 
tierno, calabaza y todo aquello que vieron que los pájaros se comían. Pero 
estaban tan cansados que ya no tuvieron tiempo de explicarles a las muje-
res cómo los tenían que preparar, así que ellas prepararon lo que sus espo-
sos les llevaron, picaron todo en trozos pequeños, los envolvieron en hojas 
de maíz y los pusieron a cocer al vapor. “Los viejitos comieron de aquel 
platillo y se recuperaron muy contentos para explicarles su idea, y más con-
tentos estuvieron cuando vieron que el platillo imaginado ya estaba en el 
altar hecho realidad, era la ofrenda de púlaclas, la que se sirve a los dioses 
antiguos, los de pocos dientes, a la madre tierra que es la más vieja; a las 
‘nanitas’ curanderas que ya murieron” (Aguilera Madero, 2000, p. 69).

Las principales bebidas preparadas con maíz y otros productos de la 
milpa son los atoles y el champurrado. En la actualidad, los atoles se pre-
paran cotidianamente para consumo familiar, y también es posible con-
seguirlo todos los días en el mercado municipal, se consume como una 
bebida fresca. Las familias preparan atole de maíz agrio (xaxkúta) con 
maíz negro o blanco, atole martajado (takgxath), atole de elote (xkulim), 
atole de calabaza, de camote o de capulín.

En contextos rituales, son las molenderas, las mujeres de conocimiento 
quienes preparan los atoles. Durante la temporada de siembra, hacen atole 
de camote; para las peticiones de lluvia (marzo o abril) elaboran el atole 
agrio, el atole martajado y champurrado; para Día de Muertos (finales de 
octubre y principios de noviembre) atole agrio y martajado; y para las Posa-
das (diciembre) atole agrio caliente espolvoreado con un poco de chiltepín 
y ajonjolí tostado y molido.

El atole agrio se hace con maíz blanco o negro, agua y de manera opcio-
nal se le agrega panela o azúcar. La característica de este atole es que el 
maíz se deja agriar (no más de un día), una vez agrio, se muele y se cuela 
con un morral o una bolsa de mandado. El agua en donde se fermentó 
el maíz se cuela y se agrega al atole. El atole de elote se elabora con elotes 
tiernos, agua, epazote, panela o azúcar. Los atoles de calabaza y camote se 
preparan con maíz cocido sin cal, que posteriormente se muele o martaja. 
El resto de los atoles llevan maíz nixtamalizado, incluso el champurrado 
(ningún atole lleva leche, el único que puede llevar es éste).

Capeados de maíz. Los hombres mayores y de conocimiento como los 
fiscales y mayordomos, son quienes preparan el capeado que se usa para 
elaborar comidas especiales para las peticiones de lluvia, una de las cele-
braciones más importantes es la Cena del Señor, en Semana Santa. Los 



Erika María Méndez Martínez  |  79

ingredientes son maíz tostado y molido, huevo, sal y bicarbonato (Diario 
de campo de la autora, marzo de 2018)).

El maíz que utilizan previamente ha sido tostado y molido en el metate, 
debe quedar a manera de pinole y se revuelve con huevo, en esta mezcla 
espesa se bañan los pescados, chiles rellenos –de queso y atún–, y con ella 
preparan las tortas de haba con camarón (xlacamaron), charales (laktsu 
skitit) y pescado (xla skitit), los cuales, fríen en cazos, con suficiente man-
teca o aceite vegetal.

Los totopos (skawau) se elaboran con maíz maduro (tostado y molido, 
a manera de pinole), huevo, manteca, panela (algunos le agregan canela 
molida) y se cuecen en el comal. El despliegue de lo cosechado y recolec-
tado en la milpa puede observarse el Jueves Santo, cuando se realiza la 
Cena del Señor (en el contexto de las peticiones de lluvias) en el pueblo de 
Coxquihui. Las ofrendas alimenticias se conforman de tortillas, enchila-
das, chilaquiles, molotes, gorditas, elotes, papas, yucas, camotes, calabazas, 
chayotes –los camotes, yucas y calabazas se endulzan con panela–; frijoles 
hervidos, frijoles fritos, quelites hervidos, quelites fritos, tamales, atoles, 
mole de camarón, pescados y chiles rellenos capeados de maíz en caldillo, 
arroz, huevos hervidos, chile con huevo, huevos revueltos, tortas de haba 
con camarón, charales o pescado, totopos de maíz, buñuelos, pan y frutas 
(sandía, melón, papaya, plátanos, zapotes, mango, piña, naranja, coco).

El Jueves Santo es parte de las celebraciones de las peticiones de lluvias 
(que se realizan entre marzo y mayo); por esta razón es que se ofrendan 
todos los alimentos cosechados y recolectados a manera de platillos y bebi-
das. En este contexto cabe señalar que los quelites ocupan un lugar impor-
tante. Cuando es temporada de quelites, ya sea en Coxquihui o en pueblos 
vecinos como Chumatlán, las señoras recolectan o compran estas plantas 
que preparan de diferentes maneras.

Es muy común comer los quelites hervidos sin sal, para ello usan la 
hierbamora (Solanum americanum Mill.) o el malvarón ((Xanthosoma 
robustum Schott)). Los quintoniles blancos y morados (Amaranthus cruen-
tus) los comen guisados con cebolla, chile piquín verde o chile de árbol y 
sal. En contextos rituales, como lo son las peticiones de lluvia, estos plati-
llos forman parte de las ofrendas, así como las gorditas de maíz con kixtak 
y los quelites ajonjolinados.

Para preparar las gorditas con kixtak, primero se nixtamaliza el maíz 
con cal, ya cocido se muele en el metate o en el molino de mano y se reserva 
la masa. Los quelites llamados kixtak o pata de gallo (Tinantia erecta (Jacq.) 



80  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

Fenzl), se pican (como si fuera cilantro), se revuelve bien con la masa, man-
teca y sal. Una vez que está todo integrado se forman las bolitas que se apla-
nan con las manos o con la tortilladora para formar la gordita y se echan 
al comal. Las gorditas se pueden acompañar con una salsa, generalmente 
preparada con chiltepín fresco o seco (Entrevista al señor José Nicasio Sán-
chez, Chumatlán, Veracruz, 27 de diciembre de 2019).

Para preparar los quelites ajonjolinados, primero tuestan el ajonjolí, 
luego lo muelen y lo reservan. Hierven los quelites (malvarón) en un poco 
de agua, ahí agregan el ajonjolí, el chiltepín o chile de árbol machacado o 
picado, la hoja de aguacate, un poco de jugo de limón y sal. Dejan que se 
integre todo, que dé un hervor y se sirve. Los quelites con ajonjolí se comen 
con tortillas de maíz nixtamalizado, generalmente recién hechas y cocidas 
en el comal (Entrevista a la señora Celia García Gómez, Chumatlán, Vera-
cruz, 29 de marzo de 2018).

Los platillos y bebidas preparados con productos de la milpa forman 
parte de las ofrendas que se preparan para las peticiones de lluvia, una 
de ellas es la Cena del Señor que se realiza durante Semana Santa, otro 
momento son las procesiones a las pilas, y finalizan el 3 de mayo, Día de la 
Santa Cruz.

Conclusiones

El objetivo propuesto para desarrollar este texto fue explicar mediante el 
análisis etnográfico los saberes y conocimientos agrícolas y rituales que 
realizan los totonacos a lo largo del ciclo anual festivo, momentos en que se 
hacen manifiestos los mitos, los ritos y los diversos platillos elaborados con 
productos que se obtienen en la milpa, en la Sierra de Papantla.

Con base en ello se ha expuesto la importancia de la milpa en el pue-
blo de Coxquihui, el cual, a su vez, tiene colindancias y lazos rituales con 
al menos tres de los siete pueblos que conforman esta región. Para ello, se 
abordó en dos apartados el ciclo agrícola en la sierra totonaca y los usos de 
los alimentos de la milpa en la cocina.

En el primer apartado se explicaron las dos temporalidades en las que se 
obtiene el alimento más importante para este grupo: el maíz. Un elemento 
para destacar es que el trabajo colectivo en la milpa procura que se desa-
rrollen relaciones sociales entre familiares y vecinos y que se refuercen, lo 
cual sucede, cuando se recurre a la “mano vuelta” para trabajar las milpas.



Erika María Méndez Martínez  |  81

Otra cuestión relevante son las manifestaciones rituales alrededor de la 
milpa, pues para que se lleve a cabo el ciclo agrícola del maíz, debe desarro-
llarse también el ciclo anual festivo, en donde tienen lugar las peticiones de 
lluvia y el agradecimiento de las cosechas; entre los pueblos totonacos de la 
sierra, estos son momentos rituales que se comparten con localidades veci-
nas. Es el caso de “las fiestas de las cosechas” que se extiende a los pueblos 
de Chumatlán, Coxquihui y Zozocolco de Hidalgo, en cuyos periodos se 
realizan sus respectivas fiestas patronales (septiembre y octubre).

Para llegar a dichos momentos de alegría y trabajo colectivos, los cam-
pesinos previamente han procurado el cuidado y almacenamiento de los 
granos del maíz blanco, morado y rojo, los cuales siembran también junto 
con diversos chiles, frijoles, calabazas, caña de azúcar, camotes, yucas, cha-
yotes, jícama, ajonjolí, cebollina, tomate de milpa, ajo y quelites, alimentos 
que satisfacen, en gran parte, la dieta totonaca.

El cuidado de la milpa queda no sólo en manos de los campesinos, 
sino también de los difuntos, los santos, los dioses (Kiwikgolo o Dueño 
del Monte) y los animales (Kuxiluwan o Dueño del Maíz), por esta razón, 
cuando las milpas brindan sus frutos, los totonacos ofrecen danzas y comi-
das preparadas con alimentos cosechados en este espacio sagrado.

En Coxquihui, Zozocolco y Coyutla la danza que recrea el mito del 
origen del maíz es la de los Tejoneros o Lakaxkutinín, y se realiza durante 
las fiestas patronales y en la festividad de la Virgen de Guadalupe, fechas 
que corresponden, de acuerdo al calendario del ciclo agrícola, al agradeci-
miento de las cosechas y la bendición de las semillas, respectivamente.

En el segundo apartado se expuso el uso de los alimentos de la milpa 
en la cocina totonaca, destacando que el protagonista es el maíz combi-
nado con cualquier producto de la milpa: chile, frijol, raíces, tubérculos, 
frutos y quelites. Igualmente se reparó en la diversidad de alimentos que las 
mujeres, con sus saberes y conocimientos, elaboran tanto en los contextos 
cotidianos como rituales.

El despliegue de platillos y bebidas preparados con productos cosecha-
dos y recolectados en la milpa se aprecia en un momento importante como 
lo es la petición de lluvia, y también se aprecia el trabajo colectivo y la 
manifestación de saberes y conocimientos agrícolas y rituales que hacen 
posible hoy día, que se reproduzca el ciclo agrícola del maíz, del frijol y de 
otros productos más, en la milpa.

Puesto que la milpa como un sistema sociocultural, se extiende e incluye 
a las familias, a la comunidad, la cosmovisión, los saberes y conocimientos, 



82  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

las manifestaciones rituales y las prácticas ligadas a la alimentación, se ha 
advertido la importancia de realizar dicha labor agrícola. Sobre todo, por-
que los recuerdos de escasez de maíz están presentes en la memoria de los 
totonacos de la sierra, es por ello que cada determinado tiempo, el maíz y 
sus compañeros son devueltos en forma de platillos y bebidas y los ofren-
dan a quienes dan el agua y el alimento: los difuntos, los santos y el dios 
del monte.

En las últimas décadas diversas problemáticas han comenzado a afec-
tar el trabajo en la milpa: las prolongadas temporadas de sequía, el uso de 
grandes extensiones de tierra en donde anteriormente se cultivaba y que 
ahora se destinan para la ganadería o monocultivos, la promoción del uso 
de plaguicidas, y la migración (aunque el índice se encuentra todavía de 
nulo a muy bajo). Pese a estos escenarios, debe destacarse que el entorno 
natural de los pueblos totonacos es de una gran riqueza biológica y han 
sabido hacer un uso y gestión del ecosistema y de los recursos que en él 
existen, excepcionales.

Todo lo anterior debe ser un motivo de orgullo para los actuales toto-
nacos y también para las nuevas generaciones, porque sus milpas son 
un patrimonio biocultural que se manifiesta en la diversidad que en ella 
existe; además, a través de esta práctica han conservado saberes a lo largo 
de muchas generaciones de agricultores. Estos saberes y prácticas les han 
permitido no solamente obtener sus principales alimentos, sino también 
continuar con la realización de sus rituales ancestrales.

Lista de referencias

Aguilar, J., Illsley, C. y Marielle, C. (2003). Los sistemas agrícolas de maíz y 
sus procesos técnicos. En G. Esteva y C. Marielle (coords.), Sin maíz 
no hay país (pp. 83-122). México: Conaculta. 

Aguilera Madero, R. (2000). Recetario totonaco de la costa de Veracruz. 
México, Conaculta (Colección Cocina Indígena y Popular, núm. 
44).

Andrade Frich, B., Del Amo Rodríguez, S. y Ortiz Espejel, B. (2011). Me-
moria, territorio y significación ambiental: el caso del Totonacapan. 
En A. Argueta Villamar, E. Corona y P. Hersch Martínez (coords.), 
Saberes colectivos y diálogos de saberes en México (pp. 309-328). Mé-
xico: crim/unam/Universidad Iberoamericana Puebla.



Erika María Méndez Martínez  |  83

Boege, E. (2021). Milpa: pueblos de maíz. Diversidad y patrimonio biocul-
tural de México. México: Secretaría de Cultura/inah/Gobierno del 
Estado de México.

Boege, E. (2008). El patrimonio biocultural de los pueblos indígenas de Mé-
xico. Hacia la conservación in situ de la biodiversidad y agrobiodiver-
sidad en los territorios indígenas. México: inah/Conabio.

Broda, J. (2004). ¿Culto al maíz o a los santos? La ritualidad agrícola me-
soamericana en la etnografía actual. En J. Broda y C. Good Eshelman 
(coords.), Historia y vida ceremonial en las comunidades mesoameri-
canas: los ritos agrícolas (pp. 61-81). México: inah/unam.

Cabirol, N. et al. (eds.) (2024). Proyecto Katuwan. Plan Maestro Integral 
de Desarrollo Sustentable de la Microrregión multicultural El Tajín – 
Plan de Hidalgo, Veracruz. México: unam/Conahcyt.

Conabio [Comisión Nacional para el Conocimiento y Uso de la Biodiver-
sidad] (2020). Razas de maíz. México: Autor. https://www.biodiversi-
dad.gob.mx/diversidad/alimentos/maices/razas-de-maiz

Coneval [Consejo Nacional de Evaluación de la Política de Desarrollo So-
cial] (2020). Pobreza y población indígena en México. México: Autor. 
https://www.coneval.org.mx/Paginas/principal.aspx

Corona Martínez, E. et al. (2021). La domesticación de especies y paisajes. 
En D. Prieto y A. Castilleja (coords.), México. Grandeza y diversidad 
(pp. 79-98). México: inah.

Croda León, R. y Velasco, D. F. (2005). Danza de los tejoneros. En R. Croda 
León (comp.), Entre los hombres y las deidades. Las danzas del Toto-
nacapan (pp. 70-73). México: Conaculta.

Cuéllar Martínez, M. (2009). Voces Zozocolco. Recopilación de saberes 
tradicionales. En M. Cuéllar Martínez (coord.), La xuta se come. Kin 
chutakan wakan (pp. 41-47). México: Universidad Veracruzana.

Del Ángel Pérez, A. L., Mendoza B., M. A. y Romero M., J. (2003) Conser-
vación y valor del suelo entre totonacas de Veracruz, México. Socie-
dades Rurales, Producción y Medio Ambiente, 4(1), 51-61.

Evangelista Oliva, V. y Mendoza Cruz, M. (1987). Calendarios agrícolas en 
cuatro ejidos del Municipio de Coxquihui (Tesis inédita de licenciatu-
ra). Facultad de Ciencias-unam, México.

García Ramos, C. (2007). Diccionario totonaco-español/español-totonaco. 
México: aveli/Secretaría de Educación de Veracruz.

Good Eshelman, C. (2004). Ofrendar, alimentar y nutrir: los usos de la 
comida en la vida ritual nahua. En J. Broda y C. Good Eshelman 



84  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

(coords.), Historia y vida ceremonial en las comunidades mesoameri-
canas: los ritos agrícolas (pp. 307-320). México: inah/unam.

Govers, C. (2013). La práctica de la comunidad. Representación, ritual y 
reciprocidad en la Sierra Totonaca de México. México: cemca/inah.

Guadarrama Olivera, M. (1996). El espacio y el tiempo sagrados en tres co-
munidades totonacas de la sierra de Papantla. En V. Chenaut (coord.), 
Procesos rurales e historia regional (Sierra y Costa totonacas de Vera-
cruz) (pp. 183-205). México: ciesas.

Guerra Martínez, A. et al. (2020). Caracterización de la sequía en el Esta-
do de Veracruz (2007-2018) y su efecto en la Seguridad Alimentaria. 
UVserva, 10, 272-284. https://doi.org/10.25009/uvserva.v0i10.2706

Gutiérrez Serrano, N. G. y Gómez Espinoza, J. A. (2011). Relatos de vida 
productiva alrededor del maíz. Maíz, milpa, conocimiento y saberes 
locales en comunidades agrícolas. En A. Argueta Villamar, E. Co-
rona y P. Hersch Martínez (coords.), Saberes colectivos y diálogos de 
saberes en México (pp. 329–343). México: crim/unam/Universidad 
Iberoamericana Puebla.

Ichon, A. (1973). La religión de los totonacas de la sierra. México: Instituto 
Nacional Indigenista.

inegi (2000). Censo Nacional de Población y Vivienda. México: Autor.
López Austin, A. (1994). Tamoanchan y Tlalocan. México: Fondo de Cul-

tura Económica.
López Austin, A. (2006). Los mitos del tlacuache. México: Instituto de In-

vestigaciones Antropológicas-unam.
López Austin, A. (2013). Cosmovisión, identidad y taxonomía alimentaria. 

En Simposio Identidad a través de la cultura alimentaria y Comisión 
Nacional para el Conocimiento y Uso de la Biodiversidad, La identi-
dad a través de la cultura alimentaria (pp. 11-37). México: Conabio/
unam.

López Austin, A. (2020). Los personajes del mito. Introducción. Arqueolo-
gía Mexicana, 92, 9-12.

López Austin, A. y Millones, L. (2015). Los mitos y sus tiempos. Creencias y 
narraciones de Mesoamérica y los Andes. México: Ediciones Era.

López Santiago, M. A. (2019). La valoración de los servicios ecosistémicos 
desde la cosmovisión indígena totonaca. Madera y Bosques, 25(3). 
https://doi.org/10.21829/myb.2019.2531752



Erika María Méndez Martínez  |  85

Mariaca Méndez, R. et al. (2007). La milpa tsotsil de los Altos de Chiapas y 
sus recursos genéticos. México: El Colegio de la Frontera Sur/Univer-
sidad Intercultural de Chiapas.

Martínez Esponda, F. X. et al. (2017). Derechos humanos y patrimonio bio-
cultural. El sistema milpa como cimiento de una política de Estado 
cultural y ambientalmente sustentable. México: Centro Mexicano de 
Derecho Ambiental.

Masferrer Kan, E. (2009). Los dueños del tiempo. Los tutunakú (totonacos) 
de la Sierra Norte de Puebla. México: Fundación Juan Rulfo.

Medina Hernández, A. (2015). La cosmovisión mesoamericana. La confi-
guración de un paradigma. En A. Gámez Espinosa y A. López Aus-
tin (coords.), Cosmovisión mesoamericana. Reflexiones, polémicas y 
etnografías (pp. 52-120). México: El Colegio de México/Fideicomiso 
Historia de las Américas/Fondo de Cultura Económica/Benemérita 
Universidad Autónoma de Puebla.

Méndez Martínez, E. M. (2017). La alimentación mesoamericana: la comi-
da ritual en el pueblo totonaco de Coxquihui, Veracruz (Tesis inédita 
de maestría). Facultad de Filosofía y Letras e Instituto de Investiga-
ciones Antropológicas-unam, México.

Méndez Martínez, E. M. (2022). La danza de los tejoneros y el origen del 
maíz en el Totonacapan. Voces Disonantes, 3, 145-155.

Montemayor, C. (coord.) (2007). Diccionario del náhuatl en el español de 
México. México: unam/Gobierno del Distrito Federal.

Pérez Monterosas, M. (2018). Las migraciones en el norte de Veracruz, Mé-
xico. Redes, rutas y ruralidades. Si Somos Americanos. Revista de Es-
tudios Transfronterizos, 18(2), 34-52.

Pérez Ruiz, M. L. (2018). La milpa como patrimonio biocultural. En Y. 
Peña Sánchez y L. Hernández Albarrán, Biodiversidad, patrimonio y 
cocina. Procesos bioculturales sobre alimentación-nutrición (pp. 215-
236). México: Secretaría de Cultura/inah.

Rojas Rabiela, T. (1988). Las siembras de ayer. La agricultura indígena del 
siglo xvi. México: sep/ciesas.

Romero Luna, M. (2019). Entre la costumbre y la necesidad: trabajo colecti-
vo entre los cuicatecos de la cañada oaxaqueña. En M. Romero Luna 
y C. Sempio Durán (coords.), Trabajo colectivo en el siglo xxi: formas 
y contextos entre grupos étnicos de Oaxaca (pp. 21-65). México: Secre-
taría de Cultura/inah.



86  |  Milpa totonaca: sabores, saberes y rituales agrícolas en la Sierra de Papantla, Veracruz

Siegver [Sistema de Información Estadística y Geografía del Estado de 
Veracruz de Ignacio de la Llave] (2022). Cuadernillos municipa-
les 2022. México: Autor. https://ceieg.veracruz.gob.mx/2022/09/01/
cuadernillos-municipales-2022-2/

Siegver [Sistema de Información Estadística y Geografía del Estado de 
Veracruz de Ignacio de la Llave] (2023). Cuadernillos municipa-
les 2023. México: Autor. https://ceieg.veracruz.gob.mx/2023/08/31/
cuadernillos-municipales-2023/

Terán Contreras, S. (2010). Milpa, biodiversidad y diversidad cultural. En 
R. Durán García y M. E. Méndez González (eds.), Biodiversidad y 
desarrollo humano en Yucatán (pp. 54-56). México: cicy/ppd-fmam/
Conabio/Seduma.

Tauro, A. V. y Del Amo, S. (2021). Paisaje cultural y saberes tradicionales 
en el Totonacapan. En Sánchez C. (coord.). Territorio y conocimientos 
tradicionales en el Totonacapan (pp. 21-27). México: unam.

Vázquez Domínguez, G. et al. (comps.) (2025). Conoce a las abejas nativas 
del Totonacapan, Veracruz. México: Universidad Veracruzana



[ 87 ]

Milpas y bebidas fermentadas, 
policultivos en Tabasco, Tlaxcala  
y Oaxaca

César Iván Ojeda Linares,* Luz Palestina Llamas Guzmán,** 
Humberto Peraza Villarreal**  
y Verónica Barriga Altamirano***

Introducción

La milpa es un agroecosistema tradicional altamente diverso; en estos siste-
mas acontece una compleja serie de interacciones entre los seres humanos, 
especies de plantas y animales (Terán-Contreras, 2010; Moreno-Calles, 
Casas y Toledo, 2013, y Ramírez-Maces et al., 2023) y a pesar de que son 
considerados invisibles. También interactúan diversos grupos de microor-
ganismos a lo largo del tiempo y el espacio en la milpa (Rebollar et al., 
2017). En realidad, en las milpas se desarrollan múltiples relaciones huma-
no-ecológicas en distintos niveles. Quizá las más visibles son aquellas inte-
racciones del humano entre las plantas y animales, interacciones de plantas 
con herbívoros; los polinizadores como las abejas, mariposas y colibríes 
que visitan y dispersan el polen (Benítez, García-Barrios y López, 2014, 
y Guzmán-Mendoza, Calzonzi-Marín, Leyte-Manrique y Salas-Araiza, 
2023). Pero también ocurren interacciones un poco menos evidentes, como 
es el caso que ocurre con un gran número de microorganismos como bac-
terias y hongos, entre otros que se desarrollan en el suelo o en las distin-
tas estructuras que tienen las plantas de la milpa, las cuales tienen una 
alta importancia en los ecosistemas (Gastélum y Rocha, 2020). Además, 
muchos de estos microorganismos asociados a las plantas, se incorporan 
en nuestra dieta como parte de alimentos y bebidas fermentadas.

	 *	 Estancias posdoctorales por México, Conahcyt.
	 **	 Instituto de Ecología-unam.
	***	 Tecnológico de Oaxaca.



88  |  Milpas y bebidas fermentadas, policultivos en Tabasco, Tlaxcala y Oaxaca

Las milpas no son sistemas homogéneos; la milpa se ha practicado 
bajo distintos contextos ecológicos y culturales. Este sistema es recono-
cido como un importante repositorio de diversidad biológica y cultural 
(Terán-Contreras, 2010, y Ramírez-Maces et al., 2023). En estos sistemas 
se favorecen los policultivos, es decir, se siembran distintas variedades de 
maíz, frijol y calabaza. Igualmente, incluye otras actividades asociadas 
como la recolección de otras plantas como las medicinales o el cultivo 
de hortalizas, así como la recolección de frutos comestibles de árboles o 
arbustos frutales, y también la recolección de insectos, así como la gana-
dería. A grandes rasgos, la milpa puede ser un sistema muy completo para 
mantener una vida y dieta saludable. Esto ha permitido sugerir la dieta de 
la milpa como un modelo de alimentación saludable basado en la cultura 
y características regionales de la alimentación mexicana, esta tiene como 
centro nutritivo-cultural a los productos de la milpa, más los alimentos de 
origen mesoamericano que se consumen en México, junto con los adapta-
dos por la cocina tradicional mexicana de origen externos, combinados de 
forma saludable (Secretaría de Salud, 2024).

México cuenta con una gran diversidad de productos y alimentos acce-
sibles que históricamente han permitido diversificar nuestra dieta. Esta 
complejidad de la milpa ha dado paso a tener una cocina tradicional ins-
crita por la unesco como parte del Patrimonio Cultural Inmaterial de la 
Humanidad, ya que esta dieta es un factor fundamental de identidad cul-
tural, cohesión social y un factor de desarrollo comunitario (Presidencia 
de la República, 2015). Sin embargo, uno de los productos más negados, 
olvidados o marginalizados dentro de la cocina tradicional y la dieta de la 
milpa son las bebidas fermentadas que se producen de esta compleja matriz 
de interacciones biológicas y culturales que ocurren en la milpa.

La fermentación es un proceso metabólico que presentan diversos 
organismos para obtener energía, en donde los seres humanos hemos 
aprovechado estas capacidades de algunos microorganismos como una 
técnica para producir, preservar y mejorar la calidad nutritiva de diver-
sos alimentos y bebidas enriqueciendo así nuestra dieta (Mukherjee et al., 
2015). Actualmente, se estima que un tercio de nuestra dieta se compone 
de alimentos fermentados como el yogur, los quesos, las cervezas, el vino, 
las sidras, el pan, e incluso algunos estimulantes como el té, el café y el 
chocolate pasan por este proceso para que podamos disfrutar sus caracte-
rísticos sabores (Pollan, 2013). Además, el consumo de los grupos micro-
bianos conocidos como probióticos, los cuales se encuentran asociados a 



César Ojeda, Luz Llamas, Humberto Peraza y Verónica Barriga  |  89

estos productos, tienen la capacidad de ser benéficos para la salud. Sólo 
basta con abrir el refrigerador y la alacena para observar los productos fer-
mentados que consumimos.

El conocimiento humano del fenómeno de la fermentación es previo 
a la agricultura; no obstante, el desarrollo de la agricultura alrededor del 
mundo fomentó nuevos ambientes ricos en nutrientes (muchos azúcares) 
que causaron el desarrollo de una gran variedad de grupos microbianos 
capaces de fermentar estos nuevos espacios y que poco a poco fueron 
domesticados a través de nuestras prácticas empleadas para la producción 
de fermentos. Podemos decir, entonces, que nos hemos apropiado históri-
camente de la bioquímica de la fermentación como una actividad cultural-
mente universal que se mantiene como una de las formas más importantes 
para procesar los alimentos alrededor del mundo y hemos manipulado 
ciertos microorganismos como parte importante de nuestra agrobiodiver-
sidad (Steensels, Gallone, Voordeckers y Verstrepen, 2019) que, aunque no 
se vea, es igual de importante que la diversidad de plantas y animales que 
interactúan en las milpas. Tal es el caso de la domesticación de la levadura 
Saccharomyces cerevisiae involucrada en la producción de pan y diversas 
bebidas fermentadas como la cerveza y el vino (Gibbons y Rinker, 2015)

En México se elaboran un número estimado de 200 bebidas fermenta-
das (Ramírez-Guzmán et al., 2019), muchas de estas se realizan a partir de 
plantas que tienen su centro de domesticación y diversificación en México. 
Tal es el caso del maíz, pero como mencionamos con anterioridad, la com-
plejidad cultural y biológica que tiene México ha permitido desarrollar una 
gran multiplicidad de milpas donde se siembran policultivos, tal es el caso 
de los linderos conformados por hileras de los nopales o magueyes, que 
además de retener el suelo, proporcionan otros alimentos y bebidas, parti-
cularmente fermentadas. A grandes rasgos, la naturaleza intrínseca de las 
milpas como policultivo heterogéneo a través del territorio nacional nos 
han brindado la oportunidad de elaborar bebidas fermentadas a partir de 
diversas variedades de maíz, de numerosas especies de agave o maguey y 
de diferentes frutos de cactáceas como los nopales y las pitayas los cua-
les están generalmente asociados con estos agroecosistemas tradicionales 
(Ojeda-Linares et al., 2021).

En este capítulo abordaremos cuatro tipos de bebidas fermentadas que 
se producen en México y presentaremos los sistemas de milpas en donde 
esto ocurre. En primer lugar, hablaremos sobre la bebida fermentada no 
alcohólica conocida como pozol agrío y el sistema milpa conocido como 



90  |  Milpas y bebidas fermentadas, policultivos en Tabasco, Tlaxcala y Oaxaca

marceño ubicado en el estado de Tabasco. El segundo caso es sobre el atole 
agrio y el sistema de maíces nativos que se cultivan en las milpas del estado 
de Tlaxcala. Nuestro tercer ejemplo se centra en los sistemas de cultivo 
conocidos como metepantles que han sido muy importantes para la produc-
ción del pulque en la zona centro del país y, finalmente, en nuestro cuarto 
ejemplo mencionaremos el caso de las milpas en donde se lleva a cabo la 
producción de mezcal en el estado de Oaxaca (véase mapa 1). Todos estos 
sistemas de milpa se caracterizan por ser espacios en donde hay maíz y otros 
cultivos además de una gran diversidad de prácticas para elaborar bebidas 
fermentadas, donde también se favorecen numerosos cultivos microbianos.

Mapa 1. Ubicación de los agroecosistemas y bebidas y alimentos fermentados

Fuente: elaboración propia de Humberto Peraza Villarreal, 2024.

Metodos

Este capítulo se elaboró mediante un enfoque transdisciplinario articulado 
en tres ejes: 1. La sistematización de conocimientos situados generados por 
los autores a través de trabajo de campo en Tabasco, Tlaxcala y Oaxaca. 2. 
Una revisión bibliográfica sobre milpas y bebidas fermentadas en México. 
3. Un análisis comparativo de cuatro casos representativos de milpas como 
agroecosistemas tradicionales y sus productos fermentados asociados.



César Ojeda, Luz Llamas, Humberto Peraza y Verónica Barriga  |  91

La sistematización de conocimientos situados incluyó saberes y expe-
riencias obtenidas mediante investigación etnográfica, talleres comu-
nitarios, entrevistas a productores, observación participante y análisis 
agroecológicos, lo cual permitió identificar vínculos entre prácticas agríco-
las, manejo de biodiversidad y elaboración de bebidas fermentadas en con-
textos regionales específicos.

A través de esta metodología, se buscó resaltar el valor de las milpas no 
sólo como policultivos o sistemas agroalimentarios complejos, sino como 
espacios donde convergen prácticas agrícolas tradicionales, procesos eco-
lógicos y expresiones alimentarias en las que los microorganismos ocupan 
un lugar central. Este enfoque permite comprender las bebidas fermentadas 
como expresiones vivas de sistemas agrícolas diversificados, profundamente 
enraizados en contextos ecológicos, culturales y territoriales específicos.

Resultados

El sistema marceño y el pozol,  
herencia de los mayas chontales de Tabasco

En la vasta planicie aluvial de Tabasco, al sureste de México, a una baja ele-
vación con respecto al mar se encuentra la presencia de dos de los ríos más 
caudalosos de México, el Grijalva y el Usumacinta (Andrade-Velázquez y 
Medrano-Pérez, 2020). La geografía de esta región permite la generación 
de un paisaje caracterizado por una extensa área de zonas pantanosas, ya 
sean permanentes o sujetas a la dinámica de inundaciones cíclicas, en la 
que una comunidad vegetal conocida como “popal” (Thalia geniculata L.) 
que abunda a pesar del deterioro ambiental de la región (Peraza-Villarreal 
et al., 2019; Orozco Segovia y Vázquez-Yanes, 1979). Es en este contexto 
ecológico en el que el pueblo maya chontal (yokot’an) ha desarrollado 
históricamente un conocimiento profundo sobre el manejo agrícola tra-
dicional de los pantanos y zonas inundables para la siembra de la milpa 
(Peraza-Villarreal et al., 2019).

Durante la época de secas (marzo-junio) las y los campesinos tabasque-
ños manejan y realizan labores agrícolas en los humedales para promover 
el establecimiento de la milpa aprovechando la humedad residual y los fér-
tiles suelos de los pantanos conforme la inundación va cediendo terreno 
(Peraza-Villarreal et al., 2019; Orozco Segovia y Vázquez-Yanes, 1979). A 



92  |  Milpas y bebidas fermentadas, policultivos en Tabasco, Tlaxcala y Oaxaca

este tipo de agricultura tradicional en los pantanos se le conoce como el 
agroecosistema marceño (Orozco-Segovia y Vázquez-Yanes, 1979). En este 
agroecosistema, los agricultores de origen maya chontal y los mestizos 
han manejado y conservado in situ una variedad de maíz nativo conocido 
como mején, que es la variedad predilecta por las comunidades rurales 
para la elaboración de diversos alimentos, entre ellos el pozol, el pozol agrio 
o chorote y atole agrio de maíz nuevo y maduro (Peraza-Villarreal, 2023). 
El pozol agrio es una bebida refrescante fermentada no alcohólica de ori-
gen prehispánico, elaborada a partir de masa nixtamalizada y fermentada 
de maíz nativo (Jiménez Vera et al., 2010, y Romero-Luna, Dávila-Ortiz 
y Hernández-Sánchez, 2017). Esta puede incluir cacao (Theobroma cacao) 
tostado y molido la cual recibe el nombre de chorote. Ambas variaciones 
de pozol son ampliamente consumidas en las tierras bajas de Tabasco, en 
donde estas bebidas son consideradas como alimentos funcionales debido 
a sus significativos aportes de probióticos, favoreciendo la flora microbiana 
intestinal saludable en los consumidores (Romero-Luna et al., 2017).

El pozol agrio es una bebida tradicional de Mesoamérica, consumida 
por diferentes grupos culturales del sureste de México, como los mayas 
de Campeche, Yucatán y Quintana Roo, así como los lacandones, tzotzi-
les, chamulas, tzeltales, zoques, choles y mames de Chiapas, junto con los 
zapotecas de Oaxaca (véase imagen 1). Asimismo, el pozol es consumido en 
algunos países de Centroamérica, como Guatemala, Honduras y El Salva-
dor (Jiménez et al., 2010). El proceso de preparación del pozol varía según 
la región y la tradición local, pero típicamente implica la suspensión de la 
masa de maíz nixtamal fermentado en agua, que puede ser endulzado con 
azúcar o edulcorado de manera natural con miel u otros ingredientes, así 
como la adición ya sea de sal o chiles secos (Wacher et al., 2000). 

En las tierras bajas de Tabasco la elaboración del pozol generalmente 
involucra el moler el nixtamal junto con el cacao tostado y cubrir la masa 
con una hoja de “To” (Calathea sp.) por lo menos durante doce horas de 
fermentación. Lo anterior promueve el desarrollo de grupos bacterianos 
únicos como Agrobacterium azotophilum y Aerobacter aerogenes capaces 
de fijar nitrógeno atmosférico y darle un alto contenido de nitrógeno al 
pozol, en contraste a lo que encontraríamos en el maíz por sí solo (Jimé-
nez Vera et al., 2010, y Wacher et al., 2000, imagen 1). Además, también se 
encuentran bacterias ácido-lácticas como Bacillus, Lactobacillus y Strep-
tococcus, las cuales son responsables de la producción inicial de ácido lác-
tico, compuesto que evita el crecimiento de hongos con potencial patógeno 



César Ojeda, Luz Llamas, Humberto Peraza y Verónica Barriga  |  93

como Aspergillus, Geotrichum entre otros, que se desarrollan a tempranas 
etapas de la fermentación del pozol (Wacher et al., 2000). Estos grupos bac-
terianos son particularmente relevantes, pues muchos de estos grupos han 
sido caracterizados por su potencial probiótico y su importancia en la salud 
(Romero-Luna et al., 2017). Particularmente, se ha documentado el uso 
del pozol con fines medicinales, como el control de diarreas y la reducción 
de fiebre mediante la adición de miel de abejas. Los mayas lo utilizaban 
en cataplasmas para tratar infecciones superficiales (Romero-Luna et al., 
2017). Además de su valor nutricional, el pozol también tiene connota-
ciones religiosas y ceremoniales en algunas culturas indígenas. En ritua-
les relacionados con el cultivo y la cosecha de maíz, los mayas también 
emplean el pozol como ofrenda (Vassallo-Rodríguez, 2016).

Imagen 1. A) Agroecosistema marceño en Comalcalco, Tabasco. B) Altar 
yokot’an con mazorcas de colores de maíz nativo mején, chocolates y pozol agrio 

envuelto en hojas de To, comunidad de Miahuatlán, Tabasco

Fuente: fotografías realizadas por Peraza-Villarreal y Hernández-Maldonado, 2024.

En Tabasco es muy común que el pozol agrio sea consumido por agricul-
tores para tomar fuerza y refrescarse durante las duras jornadas del campo 
en una región en la que las altas temperaturas y la humedad relativa es muy 
alta (Pérez-Flores et al., 2020). Su consumo se realiza en las parcelas de las 
milpas marceñas con pequeñas bolas de pozol a las que posteriormente se 
les agrega agua para disolverse. Como puede imaginarse, el pozol es un ele-
mento fundamental de la alimentación cotidiana, con sus variantes y uso de 
otras variedades locales de maíz como el criollo o tablilla o incluso maíces 
mejorados (Peraza-Villareal et al., 2019). En el caso de Tabasco, el agroeco-
sistema marceño contribuye a la conservación del paisaje biocultural distin-
tivo de las tierras bajas, en el que se reproduce los conocimientos entorno al 



94  |  Milpas y bebidas fermentadas, policultivos en Tabasco, Tlaxcala y Oaxaca

manejo tradicional de los humedales y la conservación in situ de la variedad 
de maíz mején, elemento crucial para la elaboración del pozol y pozol agrio, el 
cual también alberga distintos cultivos microbianos benéficos para la salud.

Como se mencionó anteriormente, el pozol representa un alimento tra-
dicional de los pueblos indígenas del sureste de México y Centroamérica. 
Este alimento y bebida envuelve un conjunto de conocimientos ancestrales 
y una profunda espiritualidad en torno al sagrado maíz y al cacao. Dichos 
conocimientos han sido generados desde la colectividad de los pueblos 
indígenas y ampliamente adoptados por las comunidades contemporáneas 
no indígenas (mestizos). Sin embargo, en la década de 1990, la Universidad 
de Minnesota patentó las bacterias del género Lactobacillus presentes en el 
pozol blanco y posteriormente cedió los derechos al laboratorio holandés 
Quest International (DeGeer, 2003). 

Esto ha generado controversia en México, ya que ha sido considerado 
como un acto de biopiratería y bioprospección. Las bacterias Lactobaci-
llus contenidas en el pozol han mostrado tener propiedades prebióticas, 
que ayudan al fortalecimiento del sistema inmunológico, así como para 
la conservación de alimentos (Jiménez Vera, 2010; Ruiz-Terán, De León y 
Owens, 2001). Este tema es sumamente controvertido, ya que se considera 
que esta acción representa un acto de biopiratería, en donde una entidad 
académica o privada se apropia de bienes o recursos biológicos y conoci-
mientos tradicionales sin el consentimiento de las comunidades que los 
han generado, manejado, domesticado y preservado. La patente sobre las 
bacterias del pozol resalta la necesidad de proteger los recursos o bienes 
genéticos y el conocimiento tradicional asociado a comunidades microbia-
nas, fomentando un debate sobre la ética en la biotecnología y la propiedad 
intelectual (Hayden, 2003; DeGeer, 2003, y Rodríguez, 2007). Este caso 
expone la necesidad de proteger los recursos genéticos y los conocimientos 
tradicionales de los pueblos indígenas de la apropiación indebida por parte 
de corporaciones multinacionales y fomenta un debate más amplio sobre 
la justicia y la ética en la biotecnología y la propiedad intelectual sobre la 
biodiversidad y de los beneficios que de esta se obtengan.

Las milpas de San Juan Ixtenco y el atole agrio  
como símbolo de identidad

La bebida tradicional del atole agrio se produce en el municipio de San 
Juan Ixtenco (Ixtenco) localizado a las faldas del volcán La Malinche, en 



César Ojeda, Luz Llamas, Humberto Peraza y Verónica Barriga  |  95

el estado de Tlaxcala. En esta localidad hay presencia de diferentes varie-
dades de maíz, frijol y calabaza. Todos estos cultivos están presentes en la 
gastronomía de la región y son parte importante de la cultura alimentaria 
y de las tradiciones locales (Castañeda, Massieu, Rodríguez, y Talavera, 
2020; Tellez y Ramírez, 2018). 

Los maíces de mayor importancia comercial en Ixtenco son la varie-
dad de maíz blanco, amarillo y azul. Con los maíces blancos y azules se 
elaboran tortillas, harinas para atoles y el grano se destina para la venta. 
En el caso del maíz amarillo se emplea como alimento para los animales. 
En las milpas de esta localidad también se conservan diferentes variedades 
nativas de frijol (Phaseolus vulgaris L.) como el amarillo, negro, bayo, man-
tequilla, parraleño, pinto, ojo de liebre, vaquita y flor de mayo. También, 
se siembra el frijol ayocote (Phaselus coccineus L.) y una variedad criolla 
de calabaza (Cucurbita pepo L.) (Llamas-Guzmán, Casas, Lazos y Perales, 
2022). Los agricultores de este lugar promueven el crecimiento de especies 
silvestres de maíz como el teosintle (Zea perennis) o variedades que se con-
sideraban desaparecidas como el maíz tunicado, también conocido como 
maíz ajo (Zea mays var. tunicata A. St. Hil.) (Sangermán-Jarquín, 2018). 
Especialmente, algunas de las milpas de Ixtenco se encuentran rodeadas 
por árboles frutales como el durazno (Prunus persica) y el capulín (Prunus 
salicifolia) (Pérez, Moctezuma, Sales, Reyes y Pérez 2017).

Históricamente los maíces de color morado han sido valorados por sus 
usos culinarios y en la elaboración de bebidas tradicionales como la chicha 
morada y los atoles y las tortillas. Estos maíces contienen una alta canti-
dad de antocianinas y propiedades bioactivas incluso superiores a maíces 
de colores como los azules y rojos (Mendoza et al., 2019). Entre las varie-
dades de maíz que se producen en Ixtenco, el maíz negro o morado es 
usado entre los pobladores del lugar para elaborar el llamado atole agrio 
o morado (véase magen 2) (Llamas-Guzmán et al., 2023). Este maíz es tan 
importante que el nombre de Ixtenco proviene del otomí o yuhmu que hace 
referencia al “lugar del atole agrio en festividad” (Cajero, 2009). 

La selección de las semillas de este maíz, por parte de los agricultores, 
es altamente minuciosa y una tarea que requiere tiempo para la elección de 
los atributos deseados, es una actividad que principalmente se realiza en el 
hogar y en algunos casos toda la familia se involucra. Las características de 
la seleccionan del maíz negro se enfocan en el tamaño y en el color de la 
mazorca. Las plantas de esta variedad son apreciadas por el rápido creci-
miento que tienen en el campo (Llamas-Guzmán, et al., 2023).



96  |  Milpas y bebidas fermentadas, policultivos en Tabasco, Tlaxcala y Oaxaca

Imagen 2. A) Variedad nativa de maíz negro o morado de San Juan Ixtenco, 
Tlaxcala. B) Atole morado o agrio con ayocotes

Fuente: fotografías realizadas por Humberto Peraza Villarreal, 2024.

La receta del atole agrio o morado de Ixtenco fue reconocida a nivel 
nacional en el año 2021 al ganar el concurso llamado “¿A qué sabe la 
Patria?” Este premio tiene como propósitos reconocer las prácticas culi-
narias de las comunidades indígenas, afromexicanas y recuperar de esta 
manera la cultura alimentaria. En la primera edición de este concurso, 
doña María Teresa Solís López, cocinera tradicional de Ixtenco ganó el 
premio en la categoría individual por la receta del “Atole de maíz morado” 
(Secretaría de Cultura, 2021). Esta receta envuelve conocimientos tradicio-
nales que han pasado de generación en generación para poder preparar el 
atole agrio que da identidad a los pobladores de Ixtenco.

La preparación del atole agrio involucra un proceso de fermentación 
láctica de aproximadamente doce horas, es decir, no es una bebida alco-
hólica. En el proceso de fermentación se han identificado diversos géneros 
de bacterias ácido-lácticas, tales como Weisella, Peiococcus, Lactococcus 
y Lactobacillus, las cuales presentan la capacidad de ser beneficios para 
la salud, pues estos grupos lleguen al intestino y actuar como probióticos 
(Väkeväinen et al., 2020). Una vez que finaliza la fermentación, la masa 
fermentada, es filtrada y se pasa a hervor para ser disuelta y así alcanzar 
la textura espesa característica de un atole, en este paso se puede agregar 
azúcar y canela. Finalmente, al servir se agregan los frijoles ayocotes los 
cuales previamente fueron cocidos con tequesquite y sal (Secretaría de 
Cultura, 2023).



César Ojeda, Luz Llamas, Humberto Peraza y Verónica Barriga  |  97

Antiguamente el atole morado sólo estaba presente en la festividad más 
importante de Ixtenco, el 24 de junio, donde se celebra al santo principal 
del pueblo: San Juan Bautista. En esta celebración las mayordomías son 
las encargadas de hacer los preparativos para la celebración. Después de la 
misa, se acude a la casa del mayordomo encargado y se comparte el mole de 
matuma, un platillo considerado patrimonio cultural de Tlaxcala y el cual 
se prepara con maíz nixtamalizado. Este platillo se acompaña de tamales 
y del atole agrio (véase imagen 3). Actualmente, el atole agrio se prepara 
a lo largo de todo el año y continúa estando presente en las festividades 
principales (Tellez y Ramírez, 2018 y García, 2010). Incluso esta bebida se 
vende los fines de semana en puestos ubicados afuera de las casas de los 
pobladores (Observaciones personales). 

Imagen 3. Atole morado o agrio acompañado por tamales

Fuente: fotografía realizada por Luz Palestina Llamas Guzmán, 2023.



98  |  Milpas y bebidas fermentadas, policultivos en Tabasco, Tlaxcala y Oaxaca

En la “Fiesta del maíz”, que se realiza año con año en el municipio de 
Ixtenco, las cocineras tradicionales preparan diferentes platillos a base de 
los cultivos que siembran los campesinos del sitio como habas y quelites. 
El atole agrio está presente y se vende a los asistentes del evento. Reciente-
mente en esta feria de semillas se puede encontrar pulque curado, cerveza 
y postres elaborados a base de la variedad de maíz negro (Observaciones 
personales).

Los metapantles pulqueros en el centro del país

En México, dos de los pilares importantes dentro de la alimentación son 
el maíz (Zea mays L.) y el maguey (Agave spp.). Estas dos plantas han sido 
consideradas las más trascendentales dentro del periodo de asentamiento 
de los primeros grupos sedentarios en Mesoamérica (Zizumbo-Villareal, 
Colunga-García y Flores-Silva, 2016). La historia del aprovechamiento del 
maguey ha sido diversa, se ha utilizado con fines alimenticios mediante 
la cocción de su piña, la extracción del aguamiel o la recolección de flo-
res cómo alimento. Como materia prima se han utilizado las pencas del 
maguey para la extracción de fibras, y el uso del quiote como material para 
construcción, entre otras actividades (Delgado-Lemus et al., 2014; Torres et 
al., 2015). Las evidencias arqueobotánicas encontradas en la cueva de Guila 
Naquiz, en el valle de Tlacolula, Oaxaca (Kirkby, Whyte y Flannery, 1986), 
sustentan la evidencia del aprovechamiento de una gran variedad de espe-
cies de agaves por parte de distintos grupos culturales. Lamentablemente, 
los paisajes mexicanos en la actualidad muestran una notable reducción 
en la amplia diversidad de magueyes silvestres que alguna vez habitaron 
estos territorios y de algunos de estos agaves sólo quedan los nombres en el 
recuerdo colectivo.

Los metepantles son sistemas agrícolas en sitios de laderas y consisten 
en terrazas rodeadas de bordos y canales que acumulan el agua y permi-
ten que el suelo tenga humedad para la siembra. La palabra metepantles 
se conforman por los vocablos del náhuatl metl, maguey o agave, y pantli, 
trinchera o división, es una práctica agroforestal ancestral, vigente, que 
hace referencia al cultivo de maguey, principalmente el pulquero en hile-
ras perpendiculares a la pendiente del terreno, permitiendo así retener 
humedad y suelos (Hernández et al., 2021). En distintas regiones del país 
se realiza la siembra de los metepantles en donde se siembra maíz (Zea 
mays L.), frijol (Phaseolus vulgaris L.), calabaza (Cucurbita spp.), habas 



César Ojeda, Luz Llamas, Humberto Peraza y Verónica Barriga  |  99

(Vicia faba L.) y en algunas regiones avena (Avena sativa), así como espe-
cies arvenses comestibles y medicinales en este sistema de terrazas (véase 
imagen 4), mientras que los magueyes pulqueros se siembran en los bor-
dos o trincheras con la finalidad de establecer límites claros entre las par-
celas y, al mismo tiempo, retener y conservar el suelo frente a posibles 
procesos de erosión hídrica.

Imagen 4. Sistema de terrazas y metepantles, A) Estado de México; 
B) metepantles de Oaxaca.

Fuente: izquierda, fotografía tomada por César Ojeda, 2024; derecha, fotografía realizada por Verónica 
Barriga, 2024.

Si bien el maíz desempeña un papel importante para la elaboración 
de alimentos y bebidas, el maguey también tiene un papel central para la 
producción de bebidas fermentadas, particularmente, para el consumo 
de aguamiel (savia no fermentada del maguey) y posteriormente, para la 
elaboración de pulque y bebidas destiladas del pulque. En estos sistemas 
pulqueros asociados a la milpa se pueden encontrar variedades de maguey 
como el manso (Agave salmiana Otto ex Salm.), verde (Agave americana), 
ayoteco (Agave salmiana Otto ex Salm.), Carrizo (Agave mapisaga Trel.) 
y púa Larga (Agave sp.) (Trejo, Reyes, Cortés-Toto, Romano-Grande y 
Muñoz-Camacho, 2020), pero también existen otros nombres locales como 
yavu kuijin o maguey blanco (Agave americana) y yavu o maguey verde 



100  |  Milpas y bebidas fermentadas, policultivos en Tabasco, Tlaxcala y Oaxaca

(Agave salmiana) en la región Ñuu Savi en la mixteca oaxaqueña. Estos 
sistemas pueden ser observados en estados como Oaxaca, Tlaxcala, Estado 
de México, Puebla, Hidalgo, Michoacán (Nabhan y Suro, 2023).

El pulque es consumido por diversas razones, pero sin duda uno de 
los aspectos más importantes que permite su permanencia son sus aspec-
tos culturales y su alto contenido nutrimental, principalmente proteínas 
y vitaminas del complejo B. Sus características nutricionales se deben 
principalmente a las comunidades de microorganismos como bacterias y 
levaduras que realizan la fermentación (Escalante et al., 2016). Entre los 
géneros de bacterias más comunes presentes en la fermentación del pulque 
se encuentran Lactobacillus, Lenoconostoc y Zymomonas; estos grupos de 
bacterias son particularmente relevantes pues tienen potencial probiótico 
y pueden mejorar la microbiota intestinal evitando el desarrollo de bac-
terias patógenas (Torre-Maravilla et al., 2016). La levadura más común 
en estados finales de la fermentación es Saccharomyces cerevisiae, pero al 
inicio de la fermentación se tiene una amplia diversidad de especies de 
levaduras de los géneros Candida, Kloeckera, Rhodotorula y Torulopsis 
(Escalante et al., 2016).

A la fecha, existe una presión para identificar y confirmar las declara-
ciones sobre las propiedades saludables para el consumidor de estas bebi-
das. Particularmente al pulque se le han atribuido un elevado número de 
propiedades nutricionales y su composición microbiana es la responsa-
ble de algunos de estos beneficios potenciales. Por ejemplo, este grupo de 
bacterias acidolácticas se encuentran en el pulque y en el aguamiel y han 
demostrado la capacidad de reducir enfermedades inflamatorias intesti-
nales que se originan por distintos factores, pero es una respuesta a un 
desequilibrio en la microbiota de nuestros intestinos (Torres-Maravilla et 
al., 2016). No obstante, el consumo de pulque por sí solo no es garantía de 
una mejora en la salud, esta debe de ir acompañada de una dieta saludable, 
como puede ser la sugerida “dieta de la milpa”. En este sentido, es de vital 
importancia mantener los sistemas de producción como los metapantles 
pues proveen múltiples productos como granos, legumbres, frutas, ver-
duras, materiales de construcción, leña, forrajes, alimentos y fermentos. 
Además, este sistema ancestral proporciona hábitat para la vida silvestre, 
las abejas y el ganado, pero también dan sustento a una gran diversidad de 
comunidades microbianas en el suelo, y en nuestros alimentos que pueden 
degustarse e intervenir en nuestra salud.



César Ojeda, Luz Llamas, Humberto Peraza y Verónica Barriga  |  101

Las milpas mezcaleras de San Isidro Tapanala, Yautepec, Oaxaca

La creciente demanda del mezcal y tequila en el mercado nacional e inter-
nacional ha provocado grandes transformaciones del paisaje mexicano 
con amplias extensiones de tierra sembradas con monocultivos de maguey 
espadín (A. angustifolia) o tequilero (A. tequilana). No obstante, todavía 
encontramos regiones en donde sobreviven los sistemas tradicionales 
de producción de mezcal con agaves intercalados entre las milpas. En la 
región Sierra Sur del estado de Oaxaca, se encuentra San Isidro Tapanala, 
localidad del municipio de San Carlos Yautepec. En esta zona de montaña, 
la comunidad cultiva la milpa que se intercala con el maguey espadín para 
la producción de mezcal. El mezcal es una fuente de identidad para esta 
comunidad, y su economía depende de la producción de mezcal (Barri-
ga-Altamirano, Valencia, López, y Palma 2024). No obstante, la agricul-
tura y la ganadería local les permite ser resilientes a las fluctuaciones en el 
precio del destilado en el mercado.

En esta región crecen distintas especies de agaves silvestres como el 
tepeztate (A. marmorata), tobalá (A. potatorum), jabalí (A. convallis), el 
cuishe (A.karwinskii), además los productores cultivan el agave espadín 
(A. angustifolia), el cual crece entremezclado con la milpa y desempeña 
un papel importante durante el calendario agrícola. Durante los primeros 
tres o cuatro años de vida del maguey espadín los campesinos siembran 
maíz, frijol, calabaza y chile, de forma intercalada con los magueyes; por 
ello la densidad de siembra es de 1 000 magueyes por hectárea aproxima-
damente (véase imagen 5). Esta asociación de cultivos beneficia a todas las 
plantas de manera que el frijol tiende a absorber más nitrógeno, el maíz 
brinda soporte al frijol y la calabaza guarda la humedad necesaria para el 
frijol, el maíz y el maguey. Por otro lado, los agaves silvestres se conservan 
en parches junto con la diversidad vegetal nativa, árboles, arbustos y her-
báceas, las cuales son útiles para diversas actividades, como la cocción del 
agave con diversos tipos de leña que también proveen cualidades al mez-
cal (Barriga-Altamirano, 2021). Asimismo, estos parches permiten que se 
mantengan diversos grupos de animales silvestres como son los venados 
cola blanca, conejos, iguanas, incluso insectos como los chapulines y las 
chicatanas (hormigas) que también son empleados en distintos platillos 
locales en la comunidad.



102  |  Milpas y bebidas fermentadas, policultivos en Tabasco, Tlaxcala y Oaxaca

Imagen 5. Milpas de San Isidro Tapanala. A) maíz intercalado con fríjol y maguey; 
B) milpa al frente, parches con magueyes silvestres y otras especies en el fondo

Fuente: fotografías realizadas por Verónica Barriga, 2025.

De hecho, si comparamos aquellas bebidas como los mezcales tradicio-
nales y en este caso, mezcales campesinos la complejidad en sus atributos 
es diversa, en comparación con aquellos mezcales que son elaborados a 
partir de monocultivos tanto de plantas como de una sola levadura, por lo 
general de uso industrial.

De igual manera los productores de mezcal realizan siembra de flores, 
como el cempasúchil (Tagetes erecta) y algunas salvias en las inmediacio-
nes del palenque, durante la temporada en la cual están destilando y poste-
riormente las colocan en los altares del Día de Muertos. De esta manera, los 
maestros mezcaleros le construyen una especie de casa a los polinizadores 
que transportan los microorganismos que son clave en el proceso de ela-
boración del mezcal. Por lo tanto, las prácticas de cosecha y fermentación 
empleadas por los campesinos de San Isidro Tapanala son el eje central en 
el sostén de su economía e identidad, además de promover la seguridad 
alimentaria local. No obstante, la expansión de los paisajes con intensifica-
ción de la siembra de monocultivos de agave puede poner en riesgo dichos 
sistemas y reconfigurar tanto las interacciones ambientales, como las cul-
turales que ocurren en la comunidad.

Discusión 

Las milpas y sus alimentos abandonados, los fermentos

Se estima que alrededor de 30% de los alimentos en el mundo son produ-
cidos por pequeños agricultores; sin embargo, estos constituyen el grupo 



César Ojeda, Luz Llamas, Humberto Peraza y Verónica Barriga  |  103

con mayor inseguridad alimentaria. En México, la producción de cultivos 
comerciales (generalmente monocultivos) han estimulado el detrimento 
de los sistemas de policultivos como es la milpa (Novotny, Tittonell, Fuen-
tes-Ponce, López-Ridaura, y Rossing, 2021) y pone en riesgo no sólo nuestra 
seguridad alimentaria, también nuestra identidad. Por esta razón es clave 
mejorar la autosuficiencia nutricional a través de la diversificación de cul-
tivos, pues estos tienen el potencial no sólo de mejorar la nutrición de los 
agricultores de subsistencia, sino también de mejorar la prestación de servi-
cios ecosistémicos, promover la conservación y restauración de la biodiver-
sidad y mejorar la resiliencia al cambio climático. Una de las técnicas que 
es comúnmente olvidada en nuestros sistemas alimentarios que tiene una 
larga tradición y que contribuyen a la nutrición de muchas sociedades y cul-
turas es la fermentación. Esta práctica puede contribuir a la conservación 
de alimentos crudos y producir alimentos con valor nutricional.

Particularmente, cuando pensamos en la milpa, los fermentos que 
derivan de este sistema son lo último que se nos viene a la mente. Pero en 
este capítulo describimos diversas bebidas fermentadas alcohólicas y no 
alcohólicas que son el reflejo de la heterogeneidad biológica y cultural de 
las milpas. Si bien en este capítulo sólo describimos una pequeña porción 
de las bebidas fermentadas que tienen como base el cultivo de la milpa, 
existen grupos específicos de bebidas a partir de las distintas variedades de 
maíz y de sus sistemas biológicos-culturales de producción. Por ejemplo, el 
sendechó, Sende, xokoatolli, saká, pozol o chorote agrio, tesguino, tejüino y 
copalatolli, el tesgüino de caña de maíz y el vino de caña de maíz o el que-
brantahuesos, elaborado a partir de la extracción de azúcares de la caña de 
maíz. También bebidas como el pox, una bebida alcohólica destilada en el 
estado de Chiapas, la cual en sus inicios se elaboraba con las azúcares de la 
caña del maíz y los granos del maíz, pero posteriormente fue sustituida por 
la caña de azúcar que llegó con los europeos en el siglo xvi (Ojeda-Linares 
et al., 2021). Por último, destaca la elaboración de un fermento similar a 
una cerveza a partir del pariente silvestre del maíz conocido como teocintle 
(Zea mays spp. mexicana), el cual desempeñó un papel crucial para obtener 
energía por los primeros habitantes mesoamericanos (Iltis y Benz, 2000, y 
Smalley y Blake, 2003).



104  |  Milpas y bebidas fermentadas, policultivos en Tabasco, Tlaxcala y Oaxaca

Conclusión

Como se ha mencionado con anterioridad, las bebidas fermentadas son un 
grupo olvidado no sólo en nuestra alimentación, también en su consumo 
como medicamento o como parte de las estrategias para la atención de la 
salud. Mucho menos consideramos a los microorganismos que forman 
parte del suelo y de nuestros alimentos fermentados como parte central de 
nuestra agrobiodiversidad. Los grupos microbianos a pesar se mantenerse 
invisibles al ojo humano, añaden una mayor complejidad a la milpa aña-
diendo interacciones biológicas y culturales a distintas escalas que poco han 
sido estudiadas, pero podemos ver a partir de la productividad de nuestras 
milpas y los podemos saborear a través de los alimentos y bebidas que se 
preparan. Particularmente, los seres humanos incorporamos a los microor-
ganismos como parte central de nuestra diversidad alimentaria y aunque le 
hemos dado poco reconocimiento a está interacción, los microorganismos 
forman parte de los paisajes alimentarios y de la identidad cultural de los 
pueblos. Además, la fermentación es una de las técnicas más sensatas y pro-
ductivas, desde los puntos de vista ecológico y de seguridad alimentaria. De 
nosotros dependerá seguir manteniendo la diversidad de estos fermentos y 
de los sistemas de producción asociados, tal es el caso de la milpa.

Anexo. Nombres comunes y científicos de las especies abordadas 
en el capítulo

Nombre común Nombre cientifico 
Maíz morado
Maíz negro
Maíz mején
Maíz criollo
Maíz tablilla

Zea mays spp. L.

Popal Thalia geniculata L.
Agave o Maguey Agave spp.
Agave verde (yavu) Agave americana
Maguey carrizo Agave mapisaga Trel.
Maguey púa larga Agave salmiana Otto ex Salm.
Maguey blanco Yavu kujin Agave americana
Maguey agave pulquero manso Agave salmiana Otto ex Salm.

Continúa



César Ojeda, Luz Llamas, Humberto Peraza y Verónica Barriga  |  105

Continuación

Nombre común Nombre cientifico 
Maguey espadín Agave angustifolia
Agave tequilero Agave tequilana
Maguey tepeztate Agave marmorata
Maguey Tobalá Agave potatorum
Maguey jabalí Agave convalis
Maguey cuishe Agave karwinskii
To (en maya) Calathea sp.
Frijol Phaseolus vulgaris L.
Calabaza criolla Cucurbita pepo L.

Cucurbita spp.
Frijol ayocote Phaseolus coccineus L
Chile Capsicum annuum
Teosinte Zea perennis
Maíz ajo Zea mays var. tunicata A. St. Hil
Durazno Prunus persica
Capulín Prunus salicifolia
Habas Vicia faba L.
Avena Avena sativa
Chapulines Sphenarium purpurascens
Chicatanas Atta mexicana

Lista de referencias

Andrade-Velázquez, M. y Medrano-Pérez, O. R. (2020). Precipitation pat-
terns in Usumacinta and Grijalva basins (southern Mexico) under a 
changing climate. Revista Bio Ciencias, 7.

Barriga-Altamirano, V. (2021). Estrategias de manejo campesino y conser-
vación de agaves silvestres en la región Noroeste de Yautepec, Oaxaca 
(Tesis inédita de maestría). Instituto Tecnológico de Oaxaca, Oaxaca 
de Juárez.

Barriga-Altamirano, V., Enríquez Valencia R., López Sánchez, C. y Palma 
Cruz, F. de J. (2024). Memoria y espacio-tiempo en la vida campesina 



106  |  Milpas y bebidas fermentadas, policultivos en Tabasco, Tlaxcala y Oaxaca

y mezcalera de la Sierra Sur de Oaxaca. En R. Enríquez Valencia, M. 
Ramírez López y F. Palma Cruz (coords.), Territorios ancestrales. Oa-
xaca y la industria de la memoria en el siglo xxi. (vol. 1, pp. 123-146). 
México: Tecnológico Nacional de México/Instituto Tecnológico de 
Oaxaca.

Benítez, M., Fornoni, J., Garcıa-Barrios, L. y López, R. (2014). Dynamical 
networks. in agroecology: the milpa as a model system. En M. Bení-
tez, O. Miramontes y A. Valiente-Banuet (eds.), Frontiers in Ecology, 
Evolution and Complexity CopIt-arXives, México: CopIt arXives.

Cajero, M. (2009). Historia de los otomíes en Ixtenco. Tlaxcala, México: Ins-
tituto Tlaxcalteca de la Cultura, Programa de Apoyo a las Culturas 
Comunitarias.

Castañeda, Z. Y., Massieu, T. Y., Rodríguez, W. C. y Talavera, M. I. (2020). 
Maíces nativos en Tlaxcala: ecoinnovación e iniciativas locales. En 
Una mirada a la ecoinnovación en organizaciones locales en México. 
Nuevos marcos explicativos (pp. 143-168). México: uam.

DeGeer, M. E. (2003). Biopiracy: The appropriation of indigeous peoples’ 
cultural knowledge. New Eng. J. Int’l & Comp. L., 9(1), 179-208.

Delgado-Lemus, A., Casas, A. y Téllez, O. (2014). Distribution, abundance 
and traditional management of Agave potatorum in the Tehuacán 
Valley, Mexico: bases for sustainable use of non-timber forest pro-
ducts. Journal of Ethnobiology and Ethnomedicine, 10, 1-12.

Escalante, A., López Soto, D. R., Velázquez Gutiérrez, J. E., Giles-Gómez, 
M., Bolívar, F. y López-Munguía, A. (2016). Pulque, a traditional 
Mexican alcoholic fermented beverage: historical, microbiological, 
and technical aspects. Frontiers in Microbiology, 7, 1026.

García Meza, A. (2010). Los cambios en las actividades económicas de las 
mujeres en San Juan Ixtenco, Tlaxcala (Tesis inédita de maestría). 
Universidad Autónoma Metropolitana, México.

Gastélum, G. y Rocha, J. (2020). La milpa como modelo para el estudio 
de la microbiodiversidad e interacciones planta-bacteria. TIP Revista 
Especializada en Ciencias Químico-Biológicas, 23(1), 1-13.

Gibbons, J. G., Rinker, D. C. (2015). The genomics of microbial domestica-
tion in the fermented food environment. Current Opinion in Genetics 
& Development, 35, 1-8.

Guzmán-Mendoza, R., Calzonzi-Marín, J., Leyte-Manrique, A. y Sa-
las-Araiza, M. D. (2023). Análisis multifactorial de la milpa mazahua 



César Ojeda, Luz Llamas, Humberto Peraza y Verónica Barriga  |  107

como base fundamental para el desarrollo agroecológico. Mundo 
Amazónico, 14(1), 180-196.

Hayden, C. (2003). When nature goes public: The making and unmaking of 
bioprospecting in Mexico. USA: Princeton University Press.

Hernández Archundia, D., Moral, J. B. del, Cuevas Reyes, V., Ayala Monte-
jo, D., Hernández Archundia, F. J., Márquez Berber, S. y de Oca San-
chez, C. M. (2021). Metepantle: traditional agroforestry system of the 
high valleys of Mexico.

Iltis, H. H. y Benz, B. F. (2000). Zea nicaraguensis (Poaceae), a new teosinte 
from Pacific coastal Nicaragua. Novon, 382-390.

Jiménez Vera, R., Gonzalez Cortes, N., Magaña Contreras, A., Corona 
Cruz, A. (2010). Evaluación microbiologica y sensorial de fermen-
tados de pozol blanco, con cacao (Theobroma cacao) y coco (Cocos 
nucifera). Revista Venezolana de Ciencia y Tecnología de Alimentos, 
1(1), 70-80. http://www.rvcta.org/Publicaciones/Vol1Num1/Archi-
vosV1N1/Jimenez-Vera_et_al._RVCTA-V1N1.pdf [Consulta: 3 de 
marzo de 2024.]

Kirkby, M. J., Whyte, A. V. y Flannery, K. V. (1986). The physical environ-
ment of the Guilá Naquitz cave group. Guilá Naquitz: Archaic Fora-
ging and Early Agriculture in Oaxaca, Mexico (pp. 43-61). Orlando, 
FL: Academic Press. 

Llamas-Guzmán, L. P., Casas, A, Lazos, C. E. y Perales, R., H. R. (2022). Seed 
exchange networks of native maize, beans, and squash in San Juan Ix-
tenco and San Luis Huamantla, Tlaxcala, Mexico. Sustainability, 14(7), 
3779. https://books.google.es/books?hl=es&lr=&id=c6_dEAAA-
QBAJ&oi=fnd&pg=PR9&dq=agricultores+nodales+el+intercam-
bio+de+semillas+como+resistencia+frente+a+la+p%C3%A9r-
dida+de+la+agrobiodiversidad&ots=01KC_6CmJI&sig=nEPu-
8h0YqnKwiaOPiTqShHB11GY#v=onepage&q=agricultores%20
nodales%20el%20intercambio%20de%20semillas%20como%20re-
sistencia%20frente%20a%20la%20p%C3%A9rdida%20de%20la%20
agrobiodiversidad&f=false [Consulta: 19 de marzo 2022.]

Llamas-Guzmán, L. P., Lazos-Chavero, E., Pérez-Volkow, L., Diemont, S. 
A., Morales, H., Casas, A. y Serrano, C. R. (2023). Márgenes agroali-
mentarios en México: Experiencias de estudio y debates teóricos. Mé-
xico: CopIt ArXives.

Mendoza, M., C. G., Castillo, M. D. C. M, González, F. C., Ramírez, F. J. S., 
Alvarado, A. D. y Martínez, J. A. P. (2019). Agronomic performance 



108  |  Milpas y bebidas fermentadas, policultivos en Tabasco, Tlaxcala y Oaxaca

and grain yield of Mexican purple corn populations from Ixtenco, 
Tlaxcala. Maydica Electronic Pubication, 64, 1-9. 

Moreno-Calles, A. I., Casas, A. y Toledo, V. M. (2013). Los sistemas agrofo-
restales tradicionales de México: una aproximación biocultural. Bo-
tanical Sciences, 91, 375–398.

Mukherjee, R., Chakraborty, R. y Dutta, A. (2015). Role of fermentation in 
improving nutritional quality of soybean meal -a review. Asian-Aus-
tralasian Journal of Animal Sciences, 29(11), 1523.

Nabhan, G. P. y Piñera, D. S. (2023). Agave spirits: the past, present, and 
future of mezcals. WW Norton & Company. University of Arizona 
Press. 

Novotny, I. P., Tittonell, P., Fuentes-Ponce, M. H., López-Ridaura, S. y Ros-
sing, W. A. (2021). The importance of the traditional milpa in food 
security and nutritional self-sufficiency in the highlands of Oaxaca, 
Mexico. PloS one, 16(2), e0246281.

Ojeda Linares, C., Álvarez-Ríos, G. D., Figueredo-Urbina, C. J., Islas, L. A., 
Lappe-Oliveras, P., Nabhan, G. P. y Casas, A. (2021). Traditional fer-
mented beverages of Mexico: a biocultural unseen foodscape. Foods, 
10(10), 2390.

Orozco-Segovia, A. (1999). El marceño en las zonas inundables de Tabas-
co. En A. González-Jácome y S. Amo-Rodríguez (eds.), Agricultura y 
sociedad en México: Diversidad, enfoques, estudios de caso (pp. 111-
122). México: Plaza y Valdés Editores.

Orozco-Segovia, A. y Vazquez-Yanes, C. (1979). One option for the use of 
marshes of Tabasco Mexico. In D. Cole (ed.), Proceedings of the 7th 
Annual Conference on Wetlands Restoration and Creations Tampa, 
FL, USA, 16-17 May 1980 (pp. 209-218). Tampa, FL, USA: Hillsbo-
rough Community College.

Peraza-Villarreal, H. (2023). Caracterización funcional y ecológica del maíz 
mején en Comalcalco, Tabasco (Tesis de inédita de doctorado). Uni-
versidad Nacional Autónoma de México, México.

Peraza-Villarreal, H., Casas, A., Lindig-Cisneros, R., y Orozco-Segovia, A. 
(2019). The marceño agroecosystem: Traditional maize production 
and wetland management in Tabasco, Mexico. Sustainability, 11(7), 
1978.

Pérez, S. J. M., Moctezuma, P. S., Sales, C. J., Reyes, M. L. y Pérez, J. J. 
I. (2017). Manejo del suelo en la agricultura tradicional de laderas 
en Tlaxcala y el Valle de Toluca, México. En Patrimonio biocultural. 



César Ojeda, Luz Llamas, Humberto Peraza y Verónica Barriga  |  109

Experiencias integradoras (pp. 79-99). México: Universidad Autóno-
ma Chapingo.

Pérez-Flores, J., Córdova-Ávalos, V., Chávez-García, E. L. S. A., Hernán-
dez, E., Córdova-Lázaro, C. E., Córdova-Ávalos, A. e Hinojosa-Cué-
llar, J. A. (2020). Bebidas prehispánicas y novohispánicas de cacao y 
maíz en la Chontalpa, Tabasco. Agro Productividad, 13(7). https://doi.
org/10.32854/agrop.vi.1605

Pollan, M. (2013). Some of my best friends are germs. Nueva York: Times 
Magazine.

Presidencia de la República (agosto de 2015). La cocina mexicana: Patri-
monio Cultural Inmaterial de la Humanidad. https://www.gob.mx/
epn/es/articulos/la-cocina-mexicana-patrimonio-cultural-inmate-
rial-de-la-humanidad [Consulta: 4 de agosto de 2015.]

Ramírez-Guzmán, K. N., Torres-León, C., Martinez-Medina, G. A., de la 
Rosa, O., Hernández-Almanza, A., Alvarez-Perez, O. B. y Aguilar, 
C. N. (2019). Traditional fermented beverages in México. En A. Gru-
mezescu y A. Holban (eds.), Fermented beverages (pp. 605-635). Rei-
no Unido: Woodhead Publishing.

Ramírez-Maces, H. O., Aragón-Cuevas, F., Carrillo-Rodríguez, J. C., Es-
pinosa-Calderón, A., Martínez-Gutiérrez, A., Rodríguez-Ortiz, G., 
Tadeo-Robledo, M., Villegas-Aparicio, Y. y Olán, M. D. L. (2023). Di-
versidad biológica del sistema milpa y su papel en la seguridad ali-
mentaria en la Sierra Mixe, Oaxaca. Revista Fitotecnia Mexicana, 
46(2), 105-113.

Rebollar, E. A., Alcaraz, L. D., Benítez, M., Escalante, A. E., Gaut, B. S., 
Roessler, K. y Sandoval-Castellanos, E. (2017). Seasonal changes in a 
maize-based polyculture of central Mexico reshape the co-occurren-
ce networks of soil bacterial communities. Frontiers in Microbiology, 
8, 2478.

Rodríguez, N. J. (2007). Patentes y derechos de pueblos indígenas y negros: 
acercándonos a un quehacer. Cultura y Política (pp. 1-7). http://www.
nacionmulticultural.unam.mx/portal/cultura_politica/nemesio_ro-
driguez_20171020.html (Consulta: 19 de julio de 2024.)

Romero-Luna, H. E., Dávila-Ortiz, G. y Hernández-Sánchez, H., (2017). 
Traditional fermented beverages from Mexico as a potential pro-
biotic source. Annals of Microbiology, 67(9), 577-586. https://doi.
org/10.1007/s13213-017-1290-2 



110  |  Milpas y bebidas fermentadas, policultivos en Tabasco, Tlaxcala y Oaxaca

Ruiz-Terán, F., Owens, J. D. y De León, R. C. (2001). Bacteriology of pozol, 
a Mexican fermented maize dough. World Journal of Microbiology 
and Biotechnology, 17(7), 617-625.

Sangermán-Jarquín, D., De la O-Olán, M., Gámez-Vázquez, A., Nava-
rro-Bravo, A., Ávila-Perches, M. y Schwentesius-Rindermann, R. 
(2018). Etnografía y prevalencia de maíces nativos en San Juan Ix-
tenco,Tlaxcala, con énfasis en maíz ajo (Zea mays var. Tunicata A. St. 
Hil.). Revista Fitotecnia Mexicana, 41(4), 451-459

Secretaría de Cultura (julio de 2021). El Concurso Gastronómico “¿A qué 
sabe la Patria?” será anual: Alejandra Frausto Guerrero. https://
www.gob.mx/cultura/prensa/el-concurso-gastronomico-a-que-sa-
be-la-patria-sera-anual-alejandra-frausto-guerrero?idiom=es [Con-
sulta: 19 de marzo 2024.]

Secretaría de Cultura (2023). ¿A qué sabe la patria? 2021-2022. Memo-
ria-Recetario. México: Secretaría de Cultura/Dirección General de 
Culturas Populares, Indígenas y Urbanas. https://culturaspopula-
reseindigenas.gob.mx/pdf/2023/convocatoria/Recetario_A_que_
sabe_la_patria_%202021_2022.pdf [Consulta: 19 de marzo 2024.]

Secretaría de Salud (marzo de 2024). La dieta de la milpa. México: Gobier-
no de México. https://www.gob.mx/salud/acciones-y-programas/la-
dieta-de-la-milpa-298617 [Consulta: 19 de marzo 2024.]

Smalley, J. y Blake, M. (2003). Sweet beginnings: Stalk sugar and the do-
mestication of maize. Current Anthropology, 44(5), 675-703.

Steensels, J., Gallone, B., Voordeckers, K. y Verstrepen, K. J. (2019). Domes-
tication of industrial microbes. Current Biology, 29(10), R381-R393.

Tellez, J. A. E. y Ramírez, A. M. (2018). La gastronomía de Ixtenco, ¿atrac-
tivo turístico? Regiones y Desarrollo Sustentable, 17(33), 83-96.

Terán Contreras, S. (2010). Milpa, biodiversidad y diversidad cultural. En 
R. Durán y M. Mendez (eds.), Biodiversidad y desarrollo humano en 
Yucatán (pp. 54-56). Yucatán, México: Conabio/Seduma.

Trejo, L., Reyes, M., Cortés-Toto, D., Romano-Grande, E. y Muñoz-Cama-
cho, L. L. (2020). Morphological diversity and genetic relationships 
in pulque production agaves in Tlaxcala, Mexico, by means of un-
supervised learning and gene sequencing analysis. Frontiers in Plant 
Science, 11, 524812.

Torres, I., Casas, A., Vega, E., Martínez-Ramos, M. y Delgado-Lemus, A. 
(2015). Population dynamics and sustainable management of mescal 



César Ojeda, Luz Llamas, Humberto Peraza y Verónica Barriga  |  111

agaves in central Mexico: Agave potatorum in the Tehuacán-Cuica- 
tlán Valley. Economic Botany, 69, 26-41.

Torres-Maravilla, E., Lenoir, M., Mayorga-Reyes, L., Allain, T., Sokol, H., 
Langella, P. y Bermúdez-Humarán, L. G. (2016). Identification of no-
vel anti-inflammatory probiotic strains isolated from pulque. Applied 
Microbiology and Biotechnology, 100, 385-396.

Väkeväinen, K., Hernández, J., Simontaival, A. I., Severiano-Pérez, P., 
Díaz-Ruiz, G., von Wright, A. y Plumed-Ferrer, C. (2020). Effect of 
different starter cultures on the sensory properties and microbiolo-
gical quality of atole agrio, a fermented maize product. Food Control, 
109, 106907. https://doi.org/10.1016/j.foodcont.2019.106907 

Vassallo Rodríguez, M. (2016). Evanescencias en las traducciones del Chi-
lam Balam de Chumayel: el maíz y el frijol del sur, los ibes del oriente 
y el pozol ritual. Estudios de Cultura Maya, 47, 119-150. https://doi.
org/10.19130/iifl.ecm.2016.47.745

Wacher, C., Cañas, A., Bárzana, E., Lappe, P., Ulloa, M. y Owens, J. D. 
(2000). Microbiology of Indian and Mestizo pozol fermentations. 
Food Microbiology, 17(3), 251-256.

Zizumbo-Villarreal, D., Colunga-García Marín, P. y Flores-Silva, A. (2016). 
Pre-columbian food system in west Mesoamerica. En R. Lira, A. Ca-
sas y J. J. Blancas (eds.), Ethnobotany of Mexico: Interactions of people 
and plants in Mesoamerica (pp. 67-82). México: unam.





[ 113 ]

La belleza y elegancia de los sistemas agrícolas mesoamericanos residen 
en su capacidad generadora de alimentos y en los procesos de trabajo que 
integran vida económica y religiosa en las sociedades y comunidades ori-
ginarias. Las técnicas de la milpa y otras estrategias de aprovechamiento de 
recursos naturales nacieron con las culturas originarias de México. Gracias 
a su sistemática observación de la naturaleza en la extraordinaria diversi-
dad ecológica de sus territorios, los pueblos indígenas aplicaron y afinaron 
conocimientos precisos durante cientos y hasta miles de años, empezando 
con las pequeñas aldeas y después en las complejas civilizaciones antes de 
la llegada de los europeos, y continuando hasta el siglo xxi. Estos princi-
pios y prácticas influyeron además en la elaboración y procesamiento de los 
alimentos, en la estética de su presentación y en los usos y significados de 
la comida en contextos cotidianos y rituales. 

Fundamental a la agricultura mesoamericana ha sido la milpa basada 
en el policultivo, que consiste en la siembra intercalada en un mismo terreno 
de un conjunto de plantas complementarias que albergan e interactúan con 
flora, fauna e insectos silvestres, también aprovechados por los agriculto-
res. Es decir, los pueblos indígenas en Mesoamérica aplicaron las reglas de 
biodiversidad que observaron en los nichos ecológicos creados por la acci-
dentada geografía donde se establecieron para crear sus propios sistemas 
productivos. Estos dependían de la intervención humana, pero replica-
ban los principios que operaban en el mundo natural caracterizado por la 
diversidad biológica. Por fin, en la segunda mitad del siglo xx, las ciencias 

	 *	 División de Posgrado, Escuela Nacional de Antropología e Historia.

Milpas y huertos de humedad  
en el Alto Balsas, Guerrero.  
Trabajo, tecnología y conocimientos 
bioculturales en una región nahua

Catharine Good Eshelman*



114  |  Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero

occidentales empezaron a valorar y documentar estas prácticas, que hoy 
estudiamos con cierta urgencia porque están en riesgo de desaparecer. 

Los pueblos indígenas emplearon estrategias agrícolas adaptadas a las 
condiciones locales específicas como podemos apreciar en los casos empí-
ricos analizados en este volumen colectivo, para perfeccionar las tecno-
logías necesarias y apropiadas y desarrollar una dieta sana y equilibrada. 
Con esta herencia biocultural (Boege, 2008; Osuna, 2023; Toledo y Barrera 
Bassols, 2008) lograron formas de organización política y social novedo-
sas, y elaboraron un cuerpo de conocimientos científicos integrado con 
las prácticas rituales que ahora estudian los etnólogos y etnohistoriadores 
como parte de la cosmovisión (Broda 1991; Good 2015). En el siglo xxi, 
las habilidades adquiridas y transmitidas desde las primeras civilizaciones, 
junto con los alimentos en sí y las complejas cocinas, están llegando a todas 
partes del mundo. 

Este capítulo se centra en la descripción de dos sistemas agrícolas 
documentados durante más de 40 años de trabajo etnográfico de esta 
autora, entre 1978 y 2020, en comunidades nahua-hablantes de la cuenca 
alta del río Balsas, Guerrero. Los abordamos  como ejemplos del policul-
tivo moderno basado en antiguos conocimientos especializados que hoy 
conservan muchas otras comunidades en todo el país, donde siguen prac-
ticando técnicas agrícolas de origen mesoamericano. Primero habla de la 
milpa de temporal, regada por la lluvia en el centro y occidente de México, 
donde predomina la vegetación del bosque tropical seco o caducifolio 
(Rzedowski, 1988), en la que se siembra el maíz, frijol y calabaza cuando 
caen las primeras lluvias en mayo o junio. Las labores concluyen con la 
cosecha en octubre y noviembre, cuando deja de llover y empieza el largo 
periodo de calor y sequía. Después describe un segundo sistema agrícola 
complementario muy poco conocido, que se practica entre enero y mayo, 
cuando los agricultores nahuas construyen terrazas en escalones en las ori-
llas del río Balsas donde fueron depositados sedimentos durante la época 
de lluvias. Estos huertos de humedad nos dan otro ejemplo −además de la 
milpa− de la abundancia que propicia el policultivo, ya que prospera un 
gran número de plantas que permiten acceso a alimentos frescos durante la 
temporada seca que complementan las impredecibles cosechas de las mil-
pas en una zona sumamente árida.



Catharine Good Eshelman  |  115

La gente y la ecología

El grupo nahua en la región de estudio vive en 22 pueblos y otras ran-
cherías dispersas a lo largo de ambas orillas del río Balsas o en los cerros 
que rodean el valle principal. En el periodo antes de la invasión europea, 
conformaban unidades políticas antiguas alrededor de dos cabeceras pre-
hispánicas y coloniales: Tlacozotitlan y San Agustín Oapan, donde hablan 
una variante del náhuatl, conocida en las fuentes como coixca o cohuixca 
náhuatl, una variante lingüística más antigua que el náhuatl clásico del 
siglo xvi en el Altiplano Central. La investigación se concentró en los ocho 
pueblos que han desarrollado una dinámica producción artesanal a partir 
de 1961, cuando transfirieron motivos pintados en la alfarería tradicional al 
rústico papel de amate, inicialmente en San Agustín Oapan y Ameyaltepec 
(Good, 1988, 2001). Durante más de 30 años, los originarios de esta región 
lograron un nivel de prosperidad excepcional por el comercio de artesanías 
en toda la república mexicana, aunque sus ingresos han disminuido sus-
tancialmente después de 1994. Siguen reproduciendo aspectos claves de su 
tradición cultural, como se observa en su intensa vida ceremonial, y en las 
pinturas sobre papel de amate, donde representan los ritos, el paisaje de la 
cuenca del río Balsas, y sus actividades en el entorno natural en las labores 
del campo.

Todos estos pueblos se ubican entre 500 y 800 metros sobre el nivel del 
mar, pero los cerros que los rodean llegan a 1 200 metros de altura. Alre-
dedor de 80 000 hablantes del náhuatl viven en este territorio difícil. Existe 
una gran riqueza biológica en el bosque tropical seco caracterizado por 
flora y fauna endémica adaptada a las extremas condiciones climáticas: una 
larga, calurosa temporada seca entre octubre y mayo y una corta, intensa 
temporada de lluvias desde junio hasta el fin de septiembre. Los rendi-
mientos de las milpas son muy impredecibles por las escasas lluvias,1 y toda 
la producción es para autoconsumo, no para venta, ya que los nahuas his-
tóricamente y actualmente han recurrido al comercio para obtener dinero. 

	 1	 Todos los nahuas reportaban durante mi trabajo de campo que falta cada vez más la lluvia, 
y de acuerdo con las personas mayores, empezaron a sufrir de las sequías en la década de 
1940, situación que empeoró durante la década de los ochenta. De nuevo se han intensifi-
cado con el cambio climático desde 2021.



116  |  Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero

Mapa 1. Localización

Fuente: elaboración propia, 2024.

No obstante, los ingresos monetarios provenientes de la venta de arte-
sanías en la segunda mitad del siglo xx, y más recientemente de la migra-
ción a Estados Unidos, los nahuas siguen apreciando el maíz criollo y otros 
alimentos obtenidos con el trabajo familiar, especialmente para las fiestas, 
ritos agrícolas y ofrendas para los muertos que expresan complejos sig-
nificados asociados con el maíz y la milpa; también favorecen alimentos 
que producen en la comunidad para elaborar los platillos cotidianos en 
las casas (véase Corona, 2019). Para el observador de afuera, parece que 
dependen de recursos marginales, ya que los suelos son arenosos y pedre-
gosos; realizan todo el trabajo en la milpa con yuntas de bueyes o mulas, y 
trabajan muchas parcelas empinadas o pedregosas con la coa. Pero para los 
originarios de los pueblos, sus tierras y bosques son recursos económicos 
valiosos y son una herencia recibida de los antepasados, que encarnan su 
identidad y transmiten la memoria histórica colectiva. Asimismo, conci-
ben su territorio como una geografía ritual que permite la reproducción de 
la cultura, la identidad y la cosmovisión (Broda y Good, 2004; Good, 2001 
y 2013; González, Hernández, Barrera-Bassols, Sánchez, 2023).



Catharine Good Eshelman  |  117

Miradas etnográficas sobre el policultivo

Al hablar de la milpa y la producción agrícola en general desde el enfo-
que etnográfico, intento comunicar la experiencia y perspectiva de los 
agricultores nahuas con base en la información obtenida durante estan-
cias largas en las comunidades.2 Los datos se registraron por medio de la 
observación-participación, una técnica de recopilación de información de 
primera mano desarrollada por los antropólogos; la perspectiva etnográ-
fica permite apreciar cómo los sistemas de policultivo están inmersos en la 
vida social y ritual dentro de las comunidades estudiadas. Estas prácticas 
agrícolas y la visión del mundo detrás de ellas se revelan empíricamente en 
la vida social. Al convivir con los miembros de la comunidad durante el 
trabajo de campo, el etnógrafo puede percibir cómo los nahuas han gene-
rado muy diversas expresiones rituales, festivas, artísticas y culinarias a 
partir del cultivo de la tierra. En este sentido, lo que describo aquí es una 
manifestación local del vasto y variado patrimonio biocultural presente en 
todo México (Boege, 2008; Toledo y Barrera-Bassols, 2008 y Osuna 2023) 
para discusiones más extensas de este concepto. Para el enfoque de agro-
ecología pueden consultarse Sarandón y Blanco (2023), Gerritsen (2023), 
asimismo Good y Corona, (2015) y Good (2023) para algunos casos y el 
enfoque sobre la comida mesoamericana.

I. La milpa

Técnicas agrícolas mesoamericanas

La milpa, como sistema agrícola, se adapta al medioambiente, la topogra-
fía, la orografía, y las condiciones de los suelos y del clima. La palabra milpa 
es una referencia amplia que abarca varios aspectos de la tradición agrícola 
en México y otras regiones del área cultural conocida como Mesoamérica. 
El español mexicano modificó la palabra náhuatl, milli, que indica un sem-
bradío o terreno cultivado con maíz, pero también comunica que la parcela 
es el lugar donde los agricultores tradicionales siembran el maíz con frijol, 

	 2	 Uso primera persona en las descripciones etnográficas para indicar la observación partici-
pación directa como método de investigación. Lorente, 2021, provee una discusión amplia 
de la metodología etnográfica actual en Mexico. 



118  |  Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero

calabaza y chile en un terreno específico destinado a este fin; también se 
usa milpa para señalar el grupo de plantas asociadas que allí se cultivan, 
y se usa para describir el sistema agrícola como tal. Milpa, en este caso, se 
refiere también a otras plantas que nacen voluntariamente en el predio o 
en su entorno inmediato, especialmente los llamados quelites que forman 
parte del conjunto de plantas comestibles cultivadas o “silvestres”. 

De acuerdo con los estudios etnohistóricos y arqueológicos tradicio-
nales, las plantas que constituyen la milpa consisten principalmente en el 
maíz, el frijol, y la calabaza, frecuentemente llamada la “trinidad” mesoa-
mericana. En el siglo xxi, el chile está recibiendo más atención no sólo de 
los gastrónomos sino también de los botánicos y los agrónomos (Agui-
lar-Meléndez, Hernández, Katz y Vásquez-Dávila, 2018) y ahora se suma el 
chile como la cuarta planta cultivada en el sistema milpa que asimismo se 
considera clave en la alimentación y el desarrollo de las cocinas en México. 
Cabe mencionar que he observado en las milpas nahuas del Alto Balsas 
flores silvestres y sembrados, especialmente el cempoaxochitl y el pericón 
que, en el centro y occidente del país sirven para uso ritual y también para 
controlar ciertas plagas. Es frecuente que siembran plantas de tomate o 
jitomate, hierbas de olor, melones y sandias y los ya mencionados quelites. 

La estrategia del policultivo se extiende a la práctica de fomentar ade-
más diversidad dentro de cada especie sembradas. En las milpas, los agri-
cultores frecuentemente combinan variedades de cada uno de los cultivos 
que introducen, así que pude encontrar los cuatro colores del maíz –blanco, 
amarillo, azul, rojo–, diferentes tipos de calabazas, y distintas variedades 
de frijol y de chile. Estas plantas aparecen dentro del mismo predio sembra-
das juntas en surcos o en filas de montículos, técnica desarrollada desde la 
domesticación del maíz. Hoy, el término policultivo describe estas prácticas 
agrícolas para resaltar el contraste con el monocultivo –grandes extensio-
nes con una sola planta para aplicar insumos químicos y usar maquinaria, 
consistentes con el modelo agro-industrial en el campo. 

Durante la temporada, las matas de maíz crecen hacia arriba, y el fri-
jol trepador se sostiene en la caña del maíz, mientras la calabaza extiende 
sus guías sobre el suelo. El tomate o jitomate, los melones, las flores, y las 
plantas de chile se siembran entre las matas de maíz, frijol y calabaza, o 
pueden ocupar surcos enteros dentro de la milpa o en la orilla de la parcela. 
Nacen cada año sin sembrarlos muchos tipos de quelites −las verdolagas, el 
epazote y pápalo entre otras hojas aromáticas y el anís silvestre− igual que 
insectos como chapulines y jumiles que se aprovechan en su temporada. 



Catharine Good Eshelman  |  119

Trabajar en la milpa o “hacer milpa” es central a toda una forma de 
vida colectiva. Entender la milpa como un sistema agrícola –y patrimonio 
biocultural− requiere que cualquier investigación sobre ella tiene que abar-
car múltiples dimensiones del proceso productivo en su contexto cultural. 
Puedo señalar, entre otros temas de investigación: las formas de organizar el 
trabajo; las prácticas que regulan acceso a recursos; el uso de implementos y 
herramientas especializados; los conocimientos y técnicas para manejar la 
tierra, el agua, las semillas y las plantas. Todo eso puede considerarse como 
tecnología, y también puede extenderse a otros aspectos como el almacena-
miento y distribución de productos o las técnicas de procesamiento de los 
alimentos, en un enfoque que Lechtman y Soldi (1981) adoptaron. 

Con una mirada antropológica e histórica ampliamos las consideracio-
nes analíticas a los platillos que se elaboran y los usos sociales y rituales de 
ellos. Otra dimensión importante en la etnohistoria y la antropología es el 
estudio de las prácticas rituales que acompañan cada paso, desde preparar 
la tierra hasta la cosecha, que para el agricultor son tan necesarios benefi-
ciar las plantas en crecimiento. Cabe subrayar que, además, el culto agrícola 
comunica y trasmite conocimientos clave, entre ellos las explicaciones de 
cómo opera el mundo natural y cómo los humanos deben intervenir en él; 
estos saberes son centrales a lo que los investigadores en la antropología y 
la etnohistoria llamamos la cosmovisión (Good, 2015). Broda (1991) la ha 
estudiado bajo el concepto de observación de la naturaleza, que desde mi 
punto de vista nos remite a la perspectiva propia de la cultura y conoci-
miento científico náhuatl y por lo mismo el concepto de observación de la 
naturaleza ha sido muy importante en mi propia investigación etnográfica.

Haciendo milpa, organizando las labores en el Alto Balsas, Guerrero

A continuación, presento brevemente el ciclo de labores que realizan los ori-
ginarios de los pueblos de Ameyaltepec y San Agustín Oapan para demos-
trar cómo se desarrolla la milpa en un caso empírico. Obtuve los datos 
por medio de la observación participante, en el que acompañé agricultores 
de diferentes grupos domésticos en todas las fases del ciclo agrícola mien-
tras realizaban las labores de la milpa de temporal. Realicé registros foto-
gráficos, y documenté mis observaciones en el diario de campo. Después 
ampliaba la información durante entrevistas con estas familias y muchos 
otros agricultores principalmente en Ameyaltepec y Oapan. Organizo aquí 
la secuencia con respecto al calendario anual, y el ciclo de crecimiento de 



120  |  Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero

las plantas con los referentes rituales o festivos; para los nahuas, los ritos 
siguen siendo ejes de la producción en el campo (Good, 1988, para una des-
cripción detallada) y demuestran la inseparabilidad del trabajo humano, la 
tecnología, los ciclos del mundo natural, y los valores culturales. 

En febrero, las familias escogen la semilla criolla para la siguiente tem-
porada, seleccionan las mejores mazorcas, frijoles y semillas de calabaza 
de la cosecha anterior. Realizan en marzo y abril las primeras tareas del 
desmonte de los terrenos a sembrar: con machete la vegetación que creció 
durante el año y medio de descanso, y quemar la superficie del terreno. Al 
mismo tiempo aplicaban estiércol de animal que se mezcla con el suelo, 
con los restos de la hierba y vegetación cortada y la ceniza de lo quemado 
para abonar la tierra cuando, después de tres o cuatro aguaceros entra 
con la yunta y arado para aflojar la tierra. Al observador externo pueden 
parecer tierras marginales, pero los nahuas las aprecian porque la piedra 
conserva la humedad y canaliza el agua hacia las raíces de las plantas en 
crecimiento. Tierras empinadas que se trabajan manualmente con la coa 
no requieren trabajo animal y fuerza masculina, así que las mujeres con 
niños o los ancianos pueden utilizarlas y son tan productivas en la cosecha 
como las tierras trabajadas con el arado. Todas las tierras eran comunales 
o ejidales durante el siglo xx y se siguen manejando de esta manera. Hom-
bres, mujeres y niños participan en todos los pasos del trabajo en la milpa. 

Las inciertas lluvias determinan la fecha de siembra que antes fue a 
principios de mayo, justo cuando realizan las peticiones de lluvias en la 
fiesta de la Santa Cruz (Broda, 2001 y Good, 2001, 2013). Entre 1983 y 2018 
solía comenzar la lluvia durante la primera quincena de junio, y al más 
tardar la fiesta de San Juan, el 24 de junio, marcaba el punto límite para 
iniciar la siembra. Actualmente se están recorriendo aún más estas fechas 
por el calentamiento global que provoca retrasos en la lluvia. Las familias 
revuelvan en morrales de ixtle semillas criollas, previamente bendecidas y 
fortalecidas por varios ritos agrícolas, del maíz con la semilla de calabaza y 
el fríjol, melón “chino” y valenciana, y sandía. Siembran juntos en el mismo 
hoyo o surco tres o cuatro granos de maíz −blanco, rojo, azul o pinto−; dos 
o tres frijoles que pueden ser ixtacyetl, yetliltic, o caxtiltzin (un pequeño fri-
jol blanco, un diminuto frijol negro o el frijol chino), y uno o dos semillas 
de calabaza que llaman ayutli o tamalayutli, véase anexo). En el sistema de 
milpa, el frijol trepa por la mata del maíz y la calabaza se extiende por la 
tierra. Incluyen unos surcos de ajonjolí, flores, chile y hierbas para sazonar 
la comida.



Catharine Good Eshelman  |  121

Imagen 1. El frijol en flor trepa la mata de maíz con una mazorca formada 
dentro de la milpa. Ameyaltepec, Guerrero

Fuente: fotografía de C. Good E., 2024.



122  |  Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero

Usan semillas criollas, que escogen las familias después de cada cose-
cha para el siguiente ciclo, esto les permite desarrollar las variedades adap-
tadas específicamente a las condiciones ecológicas locales. A principios de 
mi trabajo de campo me enseñaron semillas que habían escogido, sepa-
radas en diferentes bolsas de plástico, unas para tierras arenosas junto al 
río, y otras para parcelas en los cerros que se vuelvan lodosas con la lluvia. 
Durante los años setenta y ochenta, el gobierno estatal empezaba a pro-
mover el uso de semillas “mejoradas”, es decir maíz hibrido, y regalaba o 
vendía a precios muy bajos los fertilizantes químicos que requerían, pero 
las familias que aceptaban estos apoyos descubrieron que no funcionaban 
en sus terrenos por el calor y la aridez. Me explicaron que el fertilizante 
comercial quema las plantas si no recibe suficiente lluvia inmediatamente 
después de aplicarse, mientras el maíz criollo esta adaptado al clima local. 

Durante julio y la primera quincena de agosto, los hombres o mujeres 
se ocupan de las labores de “resembrar” y “beneficiar” la milpa, arrancar 
hierba y amontonar la tierra alrededor de las matas del maíz. En la fiesta de 
la Virgen de la Asunción el 15 de agosto empiezan a darse los ejotes verdes, 
la flor de calabaza, y los quelites y en esta fecha empieza a espigarse el maíz. 

Imagen 2. Milpas espigando el 15 de agosto en Ameyaltepec, Guerrero. 
Obsérvense las diferentes parcelas distribuidos en el accidentado paisaje

Fuente: fotografía de C. Good E., 1983.



Catharine Good Eshelman  |  123

En septiembre aparecen los primeros elotes, y los chapulines que los 
niños y algunos adultos atrapan para comer; así evitan una plaga y com-
plementan la dieta. El 13 y 14 de septiembre festejan ixilocruz, “la cruz del 
jilote”, cuando los agricultores realizan una serie de ceremonias y ofrendas 
para enflorar los elotes tiernos con cempoaxóchitl sembrada en las milpas: 
esta flor ahuyenta insectos dañinos y ayuda el desarrollo de los elotes en 
una etapa crítica. Este día se cortan los primeros elotes, chiles, y calaba-
zas para ofrendar las primicias en altares provisionales montadas en los 
cerros y en las milpas, asimismo se colocan en las iglesias, capillas, y altares 
domésticos en las casas (véanse Good, 2001 y 2004a para descripciones 
detalladas de estas ofrendas). Estos ritos formalizan el inicio de la cose-
cha y abre el periodo de aprovechamiento de los productos de la milpa. 
Demuestran claramente la importancia de intercambio entre la comuni-
dad humana y otros entes personificados que contribuyen al éxito del ciclo 
productivo como los santos y las vírgenes, las cruces, los cerros, los aires, la 
tierra viva, los difuntos y los ancestros (Good, 2001, 2004a, 2013). 

La fiesta de San Miguel el 28 y 29 septiembre marca otra celebración 
agrícola que abre un mes dedicado al culto a los muertos. En estas fechas 
abundan los productos de la milpa –elote, ejote, melón, sandía, flor de cala-
baza, calabaza tierna, flor de cempaxúchitl, chile, tomate–. En esta fiesta, 
además de conmemorar San Miguel, todas las familias colocan ofrendas 
para los muertos en el lugar del entierro y en los altares familiares de la 
casa donde vivían. Consideran que los difuntos llegan el 29 de septiem-
bre para acompañar los vivos hasta el 2 de noviembre cuando, a la puesta 
del sol, regresan a su morada. Las ofrendas para las almas en San Miguel 
deben consistir principalmente en productos de la milpa –elotes, calabaza, 
melón, sandía– y atole o chocolate, pan y fruta. Explican que alimentan 
a los difuntos porque ellos ayudaron toda la temporada en traer la lluvia, 
proteger las milpas, hacer brotar la semilla y formar las mazorcas. Por lo 
mismo los difuntos tienen el derecho de comer el fruto de su trabajo junto 
con los vivos (Good, 2004a y 2004b). 

En todo el mes de octubre cada familia coloca ofrendas especiales a 
diario en los altares caseros para agasajar los difuntos. Con el calor y la 
retirada de la lluvia, los elotes se secan muy pronto y pasan a ser mazorcas; 
después del 10 de octubre deja de haber elote tierno y se inician los pasos 
de la cosecha. Durante la primera quincena de octubre se corta el frijol 
chino, arrancan y acarrean el frijol negro y el blanco, y empiezan a cortar 
y acarrear el melón y sandía. Después cortan las hojas y espigas secas de la 



124  |  Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero

planta del maíz, y forman manojos de izuahtl o “zacate de maíz”. Las labo-
res de cosecha dependen del trabajo de burros y mulas porque es limitado 
el acceso para vehículos a los campos de cultivo. 

La fiesta de San Lucas, celebrada del 14 al 18 de octubre, incluye peticio-
nes a este santo, considerado el patrón del ganado vacuno. Se le pide ferti-
lidad y protección para los animales que ordeñaban durante toda la época 
de lluvias, ya que en esta fecha sueltan las vacas y su cría para pastar en el 
monte hasta la siguiente temporada de lluvias (Good, 1988). Después de San 
Lucas, los agricultores cortan el zacate de maíz que sirve de forraje para los 
burros y las mulas durante los meses de sequía. Dejan las labores del campo 
para dedicar una semana a las ofrendas grandes para los muertos en Todos 
Santos, el 31 de octubre, 1 y 2 de noviembre. Después sigue el acarreo de la 
calabaza, en casa extraen y secan la semilla para guardarla y usan la cáscara 
de calabaza para alimentar los puercos y los burros. La última quincena de 
noviembre empieza el corte del maíz y el acarreo de la mazorca, frijol, y los 
demás productos. Durante los meses de diciembre y enero, en los patios de 
las casas, las familias desgranan el maíz para guardar en los cuexcomates 
o trojes, y siguen procesando la semilla de calabaza, sacan el frijol de las 
vainas, y secan el chile. 

La riqueza del cerro o “del monte”

He mencionado que el sistema milpa incluye otros recursos del campo que 
rodean sus tierras de cultivo. En toda la cuenca los cerros están cubiertos 
de vegetación del bosque tropical caducifolio característica del occidente 
mexicano (Rzedowski, 1988). La gente se refiere a estas áreas como el cerro 
–tepetl en náhuatl– o “el monte” en español. El aspecto físico del paisaje 
se transforma dramáticamente entre le época seca, o de calor –tonalco o 
tonatlaquiz– y la época de lluvia, verdor y humedad, xompantlan. Además 
de ofrecer espacios para hacer la milpa, los cerros –o “el monte”– brindan 
recursos para los nahuas. Durante la temporada de lluvias aprovechan de 
los cerros la recolección de diferentes tipos de quelites, el yepaquili, como 
llaman los retoños de hojas del árbol acacia acatlensis (Benth), el guamú-
chil, el tepetomatl o un tomate silvestre “del cerro”, insectos comestibles 
como el chapulín –llamado a veces el “camarón” del cerro”– y los jumiles. 
Durante la época seca recurren al monte para cortar el xocotl o ciruelo 
agrio, pitayas, el guaje cuyas semillas se comen crudas o secas y doradas 
y varios camotes silvestres. González y Hersch (2005, pp. 116-168) dan 



Catharine Good Eshelman  |  125

una lista completa de estos recursos en una región colindante de Guerrero 
(véase anexo). 

En esta región, los cerros han sido un lugar para la cacería de venado, 
ardilla, conejos, diferentes aves, iguanas y armadillos; además abrigan 
muchas plantas medicinales. Los nahuas acuden al monte para cortar leña, 
palma, zacate y cactos para construir las viviendas tradicionales; consi-
guen maguey, cuya fibra sirve para fabricar hilos y mecates (proceso que 
observé todavía en los años 1980 en Oapan); recolectan flores y hojas tier-
nas y verdes para adornar altares y ofrendas. También el monte provee tie-
rra de hormiguero para abonar sus huertos, miel de abejas criollas, y cera 
de hormigueros para fabricar velas reservadas para ofrendas a los muertos. 
Finalmente, los cerros y las actividades de recolección sirven de pretextos 
para encuentros románticos entre novios, esposos y amantes. Por todos 
estos motivos, el cerro siempre se consideraba un lugar de riqueza y abun-
dancia, habitado por muchos diferentes entes extrahumanos. 

Milpas en riesgo

Desde el umbral del siglo xxi, he observado modificaciones en la acti-
vidad agrícola en la región, y hoy los nahuas siembran menos maíz que 
durante las primeras etapas de mi trabajo de campo entre 1978 y 1996. En 
este periodo, entre 60 y 80% de los grupos domésticos hacían milpas cada 
año; la descripción aquí y el calendario de labores se basan en datos de 
estos primeros 20 años de mi trabajo de campo. Desde entonces, por las 
prolongadas sequías y la perdida de los animales de tiro al abigeo, un buen 
número de familias abandonaron la agricultura de temporal en tierras 
que requieren el uso de yuntas, aunque estimo que hoy 30% de los grupos 
domésticos siguen trabajando pequeñas parcelas con coa, y otros siembran 
algunos surcos en los amplios patios de las casas. El ciclo de la milpa y sus 
productos sigue siendo base de la alimentación, y marca los ritmos de la 
vida social y ritual. Aun cuando no siembran tanto como antes, obtienen 
los productos de la milpa en pueblos vecinos que reciben más lluvia, o en 
plazas y mercados campesinos regionales. Cabe señalar que a la larga está 
en riesgo la agricultura tradicional para autoconsumo por múltiples pre-
siones económicas y políticas sobre las comunidades, los efectos del cam-
bio climático en una región cada vez más calurosa y árida.



126  |  Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero

II. Huertos de humedad: otra expresión del policultivo

Los huertos son otro ejemplo del policultivo mesoamericano, que debido 
a las condiciones ecológicas particulares en esta región tiene una relación 
simbiótica con el ciclo de la milpa de temporal. El río Balsas y sus tributa-
rios forman uno de los sistemas ribereños más importantes en el centro y 
occidente de México. Observé en mi trabajo de campo que las técnicas de 
huertos de humedad se conocen en las comunidades nahuas desde donde 
nace el Balsas de la unión del río Amacuzac y el río Poblano hasta el pue-
blo de Mezcala, donde la carretera federal a Acapulco pasa por encima del 
Balsas (véase mapa 1). Al final de la época de lluvias en noviembre, el nivel 
del río baja gradualmente, depositando sedimentos a lo largo de ambas 
orillas. Entre enero y mayo los agricultores cultivan pequeños pero muy 
productivos jardines hasta el crecimiento del río con las lluvias de verano 
inunda las parcelas. 

Imagen 3. Huerta en plena producción, Analco, Guerrero. Obsérvense el paisaje 
seco y un terreno listo para sembrar la milpa en el fondo

Fuente: fotografía de C. Good E., 1984.



Catharine Good Eshelman  |  127

Origen histórico y observación de la naturaleza

Los pueblos asentados en esta región utilizan técnicas agrícolas desarrolla-
das desde el periodo prehispánico, como vemos en documentos europeos 
del siglo xvi: los consultó Pedro Armillas (1949) cuando los conoció en la 
primera mitad del siglo xx igual que Monjarás-Ruiz, Limón y Paillés (1955). 
Yo estudié3 los huertos durante mi largo trabajo de campo etnográfico ini-
ciado en 1978. Armillas (1949) llama este sistema agrícola “cultivo de hume-
dad”, la arqueóloga Niederberger (2003) lo encontró en Tlacozotitlan y 
prefirió “horticultura de humedad”, y los agrónomos Del Amo et. al. (1988) 
se refieren a él como tecalli o “agricultura de hoyo arenoso” (sandy pit agri-
culture). Yo opté por “huertos de humedad” o “huertos de filtración” porque 
los nahuas de San Agustín Oapan hoy usan las palabras del español, “huer-
tas” y “huertos,” para nombrarlos. En los años de 1980 y de 1990 las plan-
tas sobrevivieron con la filtración de humedad en el suelo arenoso y riego 
manual con cubetas; me contaron que en los años de 1940 y de 1950 sus 
abuelos usaban pequeñas norias pero no lo observé durante mis estancias. 

En presentar aquí los datos que registré en mi trabajo de campo sobre 
este ejemplo de policultivo, además de fotografías utilicé tres cuadros pin-
tados en papel de amate, obra del extraordinario artista Marcial Camilo 
Ayala, originario de San Agustín Oapan, desafortunadamente fallecido en 
2017. Estos cuadros son del año 2012 y los pintó por iniciativa propia des-
pués de una serie de conversaciones que sostuvimos sobre los conocimien-
tos y usos en su comunidad del medio ambiente en su región.4  

Los huertos de humedad consisten en terrazas planas, rectangulares 
construidas en serie desde la orilla del agua hacia arriba, formando anchos 
escalones, o filas de hoyos simétricos excavados en la arena, según las plan-
tas a cultivar. Los diferentes niveles se refuerzan con piedras, troncos de 
madera, ramas de árboles, barras de ajonjolí, zacate, y la tierra misma; en 
los primeros meses los agricultores van construyendo las terrazas cada vez 

	 3	 En los pueblos de San Juan Tetelcingo, Analco, San Agustin Oapan, San Marcos Oacatzingo, 
Analco, San Miguel Tecuixiapan, y Tula del Río. Para una descripción mas detallada véase 
Good (2005). La mayoría de mis datos aquí se registraron entre 1984 y 1996; constaté que los 
nahuas siguen con esta técnica agrícola en 2012; los observé también en febrero 2020. 

	 4	 Tengo en mi posesión un gran acervo de obras de pintores nahuas que no incluyo aquí. La 
propuesta de este ejercicio es demostrar la importancia de tomar en serio la perspectiva 
local y ilustrar como se puede usar el arte nahua como fuente en evidencia de sus conoci-
mientos sobre el mundo natural y la relación que mantienen las comunidades con él.



128  |  Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero

más pegadas al río conforme baja su nivel; los sembradíos más cercanos al 
agua sobreviven por la humedad filtrada por la arena, mientras los niveles 
más altos se riegan a mano. 

Al sembrar, los huerteros toman en cuenta los ciclos de crecimiento de 
cada planta, y planean los tiempos para mantener constante la producción; 
también calculan la altura de las plantas, los espacios que van a requerir 
durante su crecimiento, y consideraciones estéticas influyen en el diseño 
de cada huerta. Todos los hogares campesinos tienen la herramienta sen-
cilla que utilizan –palas, azadones, coas, machetes, cubetas y jícaras–. Los 
recursos críticos son la mano de obra, el tiempo, y los conocimientos espe-
cializados adquiridos sobre este tipo de agricultura. Hombres, mujeres y 
niños colaboran en este sistema agrícola, pero observé que las mujeres rea-
lizan mucho del trabajo cotidiano. 

Imagen 4. Huerta en construcción. Obsérvense terrazas nuevas donde baja el 
nivel del río. San Agustín Oapan

Fuente: fotografía de C. Good E., 1984.

Los nahuas introducen una gran variedad de plantas, con diferentes 
usos en cada terraza y el huerto entero (véase anexo). Los cultivos básicos 
son: dos tipos de amaranto –uno con hojas redondas que llaman cocoqui-
hlli y otro que produce largas barras con semillas rojas semejante al hua-
zontle– y un quelite conocido como chipilín. Encontré tubérculos en todas 



Catharine Good Eshelman  |  129

las huertas que visité, camotes (camotleh) de diferentes colores –blancos, 
amarillos y morados– con formas y sabores distintivos. Normalmente los 
tubérculos y el amaranto se cultivan en hoyos en la arena. 

También siembran algunas plantas asociadas con las milpas: frijol 
“chino” que consumen como yexotl o un tipo de ejote que llaman caxtiltzin; 
diferentes chiles criollos; calabazas, jícaras y estropajo, tomates y jitomates. 
Para sazonar la comida cultivan cilantro, epazote, hierbabuena, cebolla y 
ajo fresco; para refrescarse y para culto agrícola siembran el melón y la 
sandía. Asimismo, para uso ritual siembran girasoles, flores de terciopelo, 
albahaca por sus hojas verdes aromáticas y pequeñas flores azules. A veces 
plantan unas matas de maíz para obtener elote y hojas verdes (izhuatl) para 
envolver tamales rituales (Good, 2004b) y adornar altares caseros y la igle-
sia o las capillas. Todos los productos de los huertos son un suplemento 
importante a la dieta familiar y circulan como “regalos” dentro de las redes 
sociales que movilizan ayuda recíproca; algunas familias venden parte de 
su producción en los pueblos vecinos que no tienen acceso al río. Ya men-
cioné que una parte importante de los productos de estas terrazas se des-
tina a la activa vida ritual durante el periodo de cuaresma.

Imagen 5. Huerta multifamilar en una curva del río. Obsérvense el río al fondo, 
el uso de hoyos en la arena para sembrar amaranto o plantar camotes.  

San Agustín Oapan

Fuente: fotografía de C. Good E., 1984.



130  |  Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero

Conocimientos y técnicas mesoamericanas

Obviamente estas prácticas requieren trabajo intensivo y atención cons-
tante por parte de dueños del huerto, quienes observan el clima y la con-
dición de las plantas todo el día. Los nahuas manipulan constantemente el 
agua, la sombra, la tierra, y diferentes nutrientes para proteger contra plagas 
y mejorar la fertilidad del suelo arenoso. Al preparar los espacios para sem-
brar o plantar, revuelvan con la arena ceniza de la leña de cocina, y agregan 
estiércol de ganado bovino o equino. Cuando empiezan a crecer las plan-
tas, algunos huerteros buscan estiércol de murciélago en cuevas donde este 
se acumula para enriquecer la tierra arenosa. Traen tierra de hormigueros 
lejos del río en el monte ya que este último funciona como fertilizante y 
ahuyenta las hormigas cerca del río, que podrían atacar las plantas tiernas, 
como se pueden apreciar en las ilustraciones a continuación. 

Imagen 6. Iniciando labores, en plena temporada de calor y sequía. Al preparar 
las terrazas y los hoyos revuelvan con la arena estiércol de ganado bovino o 
equino, usan tierra de hormigueros y estiércol de murciélago enriquecer la 

tierra

Fuente: pintura de Marcial Camilo Ayala, 2012.

Además de administrar cuidadosamente el agua de riego, los agricul-
tores procuran controlar el sol que reciben las plantas tiernas, y vigilan la 



Catharine Good Eshelman  |  131

temperatura de la tierra. Durante los días largos, el sol intenso puede que-
mar las plantas directamente, o por el calor reflejado por la misma tierra. 
Solucionan este problema con diferentes estrategias. Tapan las plantas tier-
nas durante las horas más calurosas, y las descubren la mañana y el atarde-
cer; usan hojas de palma, zacate de pasto, o ramas con hojas secas para este 
propósito. Para proteger las plantas que se extienden sobre el suelo, como 
la calabaza, sandía y jícaras, colocan barras de órgano o rastrojo de ajon-
jolí sobre la tierra; así, las guías crecen sobre el material vegetal para evi-
tar contacto directo con la arena caliente. Otra técnica es remojar la tierra 
entre las terrazas varias veces durante el día, para que la evaporación baje 
ligeramente la temperatura, y regar gotas de agua sobre las hojas tiernas y 
flores para refrescarlas; estas técnicas están representadas en los cuadros 
pintados por los nahuas de la región.

Imagen 7. Traen en costales el estiércol del ganado, y la tierra de hormigueros. 
Obsérvense los hoyos escarbados en la orilla del río para camote y amaranto

Fuente: pintura de Marcial Camilo Ayala, detalle, 2012.

La cantidad de trabajo invertido en estos pequeños huertos me impre-
sionó mucho durante mi investigación. Cada terraza y cada planta recibe 
atención cuidadosa, hecho que demuestra la observación sistemática y 
conocimientos precisos de los agricultores. Ya describí arriba el uso de 
agua y sombra para controlar la temperatura de la tierra y las hojas tier-
nas a lo largo del día. A la hora de construir las terrazas, los niveles deben 
favorecer la conservación y distribución del agua y los nutrientes, que lla-
man pahtli, “medicina o remedios”. Es un gran esfuerzo reunir en el monte 
estiércol seco del ganado, traer de las cocinas de leña la ceniza, buscar cue-
vas para extraer guano de murciélago, y encontrar y transportar tierra de 
hormigueros. 



132  |  Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero

Finalmente, quiero destacar que los nahuas prestan mucha atención 
a la estética de estos jardines tan productivos. Procuran divisiones claras 
entre las terrazas, a veces construyen pequeñas bardas de piedra, tallan 
escalones en la tierra y forman caminitos dentro de las parcelas, no obs-
tante que se inundan y desaparecen cada año con el inicio de las lluvias. La 
disposición de los espacios interiores de las parcelas demuestra cuidado y 
simetría en la organización de las plantas; se pueden apreciar los contras-
tes en las alturas y colores de las plantas y flores mientras maduran. Los 
nahuas aprecian líneas rectas formadas al trazar y construir las terrazas, 
las filas de los hoyos excavados en la arena.

Imagen 8. Cuevas. Extraen de cuevas el guano de murciélagos, mientras las 
mujeres preparan comida; se aprecia el paisaje seco en los meses de enero y 

febrero

Fuente: pintura de Marcial Camilo Ayala, detalle, 2012.

Los agricultores disfrutan de las figuras creadas cuando las plantas se 
extienden sobre la tierra y cuando trepan; disfrutan y conversan sobre la 
belleza visual de los colores brillantes del follaje y flores, los variados tonos 
de verde, rodeado por tierra blanca, arena beige, y las piedras del río grises 
y negras. Señalan el contraste de los cultivos con el paisaje de los cerros 
alrededor que en estas fechas adquieren tonos monótonos de café por el 



Catharine Good Eshelman  |  133

fuerte calor y la aridez, se pueden apreciar los contrastes en los cuadros que 
representan estas escenas. 

La energía invertida en estos cultivos supera mucho el esfuerzo necesa-
rio para la producción, igual que la atención que dedican a estas parcelas; 
me recordó las descripciones de los jardines en las islas Trobriand, donde 
Malinowski (1984, pp. 58-62) enfatizó la importancia de las consideracio-
nes estéticas para los agricultores de esta isla. Mi experiencia concuerda 
con las conclusiones de este autor: el trabajo en los cultivos en comunida-
des agrarias no sólo satisface la necesidad de alimentos sino es una fuente 
de identidad y orgullo personal y colectivo, que refleja las cualidades de 
la persona social, y tiene importancia simbólico, ritual y social en estas 
culturas. Para los nahuas, el producto del trabajo de cada persona es una 
extensión de sí mismo, es una expresión materializada de su fuerza, chica-
hualiztli, o energía vital (Good, 2020 y Velásquez, 2015).

Imagen 9. Huertos en plena producción. Se aprecia el contraste con el primer 
cuadro: aquí con las plantas crecidas. Obsérvense las viviendas provisionales, las 

mujeres preparando comida, hombres pescando, niños nadando

Fuente: pintura de Marcial Camilo Ayala, 2012.



134  |  Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero

Actividades complementarias y transmisión de conocimientos.

Las familias pasan muchas horas junto al río, y cuando las huertas quedan 
una cierta distancia del pueblo, los nahuas construyen techos provisionales 
para proveer sombra, cuando descansan; a veces duermen allí porque en la 
noche es más fresco junto al río que en las casas del pueblo. Esto conduce 
a que las huertas individuales sean espacios de vivienda temporal, donde 
realizan otras actividades. Las mujeres aprovechan del tiempo para lavar y 
secar la ropa, bañan sus hijos en el río cerca a sus huertos, y los niños jue-
gan y nadan en el agua; a veces cocinan algunos alimentos o cuando menos 
calientan comida que traen del pueblo. Los hombres pueden pescar en el 
río y limpiar, salar y secar al sol parte del pescado dentro de las huertas. 

Imagen 10. Vida nocturna en los huertos. La gente escucha cuentos mientras 
comparten sandia y observan el cielo nocturno; una mujer riega y otros 

duerman sobre el petate. Los jardines son espacios para la reproducción de la 
cultura

Fuente: pintura de Marcial Camilo Ayala, 2012.

Además, los originarios de la región utilizan otros recursos cerca al 
río en las áreas donde cultivan las huertas. Los hombres, mujeres y niños 
recolectan diferentes frutas y semillas de árboles, especialmente el guaje, el 



Catharine Good Eshelman  |  135

guamúchil, y xocotl o ciruelo dulce: deshidratan al sol parte de sus produc-
tos para almacenarlos. A veces los hombres cazan pequeñas especies y todo 
el mundo recolecta leña en áreas donde el río la ha depositado. 

Pasar tanto tiempo en estos jardines los transforma en espacios para la 
reproducción de la cultura. La gente se reunía para conversar y chismear 
en los huertos, especialmente en la noche contaban historias y observa-
ban fenómenos naturales. Descubrí que niños del pueblo de San Agustín 
Oapan reconocían y utilizaban los nombres en náhuatl de ciertas estrellas 
y constelaciones cuando acompañaban los mayores en sus huertos; igual-
mente conocían nombres del territorio alrededor de sus comunidades, 
reconocían plantas, insectos, aves, y aprendían estrategias de recolección 
en el campo. En este sentido las prácticas agrícolas facilitaban la trans-
misión de otros tipos de conocimiento cultural, más allá de información 
detallado sobre el manejo de la ecología local. 

Obviamente, el sistema de los huertos provee recursos para la alimenta-
ción de las familias durante la temporada seca, y complementan las impre-
decibles cosechas que obtienen de las milpas. Pueden vender parte de los 
productos en pueblos vecinos para un ingreso monetario bienvenido para 
las familias, además de lo que consumen o circulan con vecinos y familia-
res dentro de sus redes de ayuda recíproca en las comunidades. Una parte 
importante de los productos se utilizan en ofrendas durante el intenso ciclo 
festivo de la cuaresma, especialmente las hierbas, las flores, elotes, y fruta y 
camotes. Detrás del aparente significado católico de las fiestas vinculados 
con los santos patronos, y el periodo de Cuaresma en el ritual de la iglesia; 
la mayoría de los ritos y ofrendas se relacionan con la geografía sagrada, 
tienen la intención de producir lluvia, lograr que broten las semillas, man-
tener relaciones cercanas con los difuntos por medio de la tierra y los ciclos 
naturales, y lograr alto rendimiento de las milpas en ciclos agrícolas futu-
ros (Good, 2001 y 2013, y Broda y Good, 2004). 

Reflexiones finales

Para cerrar estas descripciones etnográficas de las técnicas agrícolas, cabe 
mencionar algunos cambios durante mi larga investigación de campo, 
que ponen en peligro estos sistemas productivos. En el caso de las mil-
pas, la perdida de bueyes o mulas al abigeo es una merma importante que 
limite el uso del arado, y ocurre a la par con sequias que agudizan cada 



136  |  Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero

año y afectan los rendimientos; la caída en las ventas desde los años 1990 
obliga a los comerciantes pasar más tiempo vendiendo en zonas urbanas a 
pesar de lograr menos ganancias que limita la fuerza de trabajo disponible 
para las labores en el campo. En el caso de las huertas, durante los años de 
1990, algunas familias experimentaron con pequeñas bombas para regar 
sus huertos, e introdujeron fertilizantes químicos; afortunadamente no se 
generalizaron y han abandonado estas estrategias, pero indican las presio-
nes del modelo agroindustrial sobre pequeños productores y sus prácticas 
culturales propios. El constante deterioro de la ecología del río Balsas cau-
sado por contaminación de zonas urbanas, minas e industrias que llega a 
las aguas del río arriba; la deforestación en toda la cuenca desde los estados 
de Puebla y Morelos, además de Guerrero, arroja cada vez más sedimentos. 

Otro tipo de cambio que observé es que, a diferencia de los niños que 
siguen a los mayores, los adolescentes pasan menos tiempo ahora en el 
campo para muchas diferentes actividades, incluyendo las labores de los 
huertos y las milpas. En parte lo atribuyo a que, con la llegada de la luz 
eléctrica, la televisión y los aparatos domésticos, el agua entubada prefieren 
comodidades en el pueblo, y el campo y el monte se vuelven ambientes des-
conocidos e inhóspitos. Hay que mencionar el impacto de grandes obras 
de infraestructura, entre ellas la construcción de carreteras, exploración 
minera, y las grandes presas hidroeléctricas, impactan los recursos en toda 
la región; las personas mayores en San Agustín Oapan me comentaban 
que la presa Infernillo, construida a principios de la década de 1960, y la 
presa Caracol en 1984, provocaron la desaparición de cocodrilos y varias 
especies de peces que antes aprovechaban para comer. En 1990 todos los 
pueblos nahuas de esta región estaban en peligro de desaparecer cuando la 
cfe promovió otra gran presa cerca de San Juan Tetelcingo; se detuvo este 
proyecto por su impacto ecológico, cultural e histórico destructivo, aunque 
sigue latente el peligro que se construya en el futuro. Todos estos y otros 
factores asociados a la modernización impuesta inciden en la capacidad de 
las comunidades de continuar con sus estrategias productivas tradiciona-
les. Por lo mismo, considero que mi documentación etnográfica durante 
un largo auge económico y cultural es especialmente relevante para regis-
trar las prácticas y conocimientos locales aún vigentes, no obstante sus 
antiguos orígenes históricos. 

En este capítulo he analizado las milpas y los huertos como ejemplos 
del policultivo, en sistemas agrícolas de origen indígena, basados en los 
conocimientos y prácticas sociales colectivos; son totalmente distintos de 



Catharine Good Eshelman  |  137

la agricultura industrial (Barros, 2023). Ambos sistemas son piezas clave 
del patrimonio biocultural de México (Osuna, 2023; Sarandón y Blanco, 
2023; Toledo y Barrera-Bassols 2008). Presenté una descripción primero de 
la milpa y los pasos del ciclo agrícola de temporal a partir de datos de mi 
trabajo de campo en la cuenca alta del río Balsas; seguí con una descripción 
de otro sistema agrícola complementario en pequeños jardines construidos 
en las orillas del río, donde incorporé una fuente nueva, el arte indígena. 
Complementé los datos de campo con tres cuadros que representan estas 
actividades realizador por un pintor nahua de San Agustín Oapan.

Cierro este texto con una recomendación. Para estudiar prácticas 
agrícolas tradicionales como el policultivo, y registrar el patrimonio bio-
cultural histórica y actual en México, es necesario integrar en el análisis 
las relaciones sociales y valores culturales locales, además de documentar 
los complejos conocimientos ecológicos y tecnológicos. Este capítulo aboga 
a favor del uso de la antropología en sus enfoques teóricos y métodos para 
analizar la producción agrícola en Mesomérica históricamente y hoy mismo; 
esto requiere dar prioridad al punto de vista y conceptos de los pueblos que 
estudiamos. La observación etnográfica permite apreciar la gran importan-
cia de los significados simbólicos y valores propios para la vida colectiva y 
la cosmovisión, entendida esta última como una tradición intelectual indí-
gena histórica y contemporánea (Good, 2015); tienen el mismo peso que las 
condiciones económicas en mantener la continuidad de la transmisión de 
los conocimientos y las técnicas agrícolas mesoamericanas, y deben ser cen-
trales para formular políticas públicas (Good, 2023; Good y Corona, 2015).

Enfaticé en estas páginas la relación entre la agricultura, la observación 
de la naturaleza y las técnicas de trabajo con la organización social y ritual. 
Por otra parte, señalé cómo algunos cambios provocados desde afuera por 
las presiones del modelo económico neoliberal han empobrecido las comu-
nidades. La continuidad histórica de las técnicas y conocimientos asocia-
dos con el policultivo están inmersos en la organización del trabajo, los 
rituales y la cosmovisión, además de expresarse en el arte, la cocina y la 
alimentación. El enfoque antropológico y etnohistórico demuestra que las 
prácticas de aprovechamiento del medioambiente local son inseparables 
de los valores culturales y los usos sociales y rituales de la comida (Broda, 
1991, 2001; Broda y Good, 2004, y Good, 2013; González et al., 2023). Esta 
integración en la vida comunitaria permite la transmisión de conocimien-
tos a las nuevas generaciones, a la vez que se enfrentan amenazas reales 
para su futuro.



138  |  Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero

Anexo. Nombres comunes y científicos de las especies abordadas 
en el capítulo

Nombre común Nombre científico 
Calabaza – ayutli, tamalacayutli Curcubita moschata
Maíz Zea mays
Frijol Phaseolas vulgaris
Frijol chino – caxtiltzin Vigna unguiculata
Huazontli Chenopedium berlandieri
Amaranto rojo – cocoquilli Amaranthus cruentus
Chile Capsicum annum
Tomate verde Physalis ixocarpa
Jitomate Solanum lycopersicum
Melón chino Cucumis melo
Sandia Citrullas lanatos
Camote blanco, morado, amarillo Ipomoea batatas
Camote silvestre, yuca – guacomote Manihot esculenta
Ajonjolí Sesamum indicum
Ajo Allium satiuum
Cebolla Allium fistulosum
Epazote Dysphania ambrosioides
Cilantro Coriandrum satiuum
Hierba buena Mentha spicata
Verdolagas Portulaca oleracea
Pápalo Porophyllum ruderale
Anís silvestre Tagetes miarantha
Chipilin Crotalaria longirostrata
Ciruelo agrio – xocotl Spondias purpurea
Guaje Leucaena leucocephala
Guamúchil Pithecellobium dulce
Pitaya Stenocereus queretaroensis
Girasol Helianthus annuus
Cempasúchil, Cempoaxochitl Tagetes erecta
Pericón Tagetes lucida

Continúa



Catharine Good Eshelman  |  139

Continuación

Nombre común Nombre científico 
Flor de terciopelo Celosia cristata
Albaca Ocimum basilicum
Estropajo Luffa acutangula
Tecomate, Bule Lagenaria Siceraria

Lista de refefencias 

Aguilar-Meléndez, A., Hernández Colorado, M. R., Katz, E. y Vásquez-Dá-
vila, M. A. (coords.) (2018). Los chiles que le dan sabor al mundo. 
Xalapa: Universidad Veracruzana/ Marsella, France: ird, Institut de 
Recherche pour le Developpement.

Almaguer Gonzales, J. A., García Ramírez, H. J., Vargas Vite, V. y Padilla 
Mirazo, M. (2020). La dieta de la milpa. Modelo de alimentación me-
soamericana saludable y culturalmente pertinente. Ciudad de Méxi-
co: Secretaría de Salud. 

Armillas, P. (1949). Notas sobre sistemas de cultivo en Mesoamérica. Culti-
vos de riego y humedad en la cuenca del Río Balsas. Anales del INAH, 
3, 85-113.

Barros, C. (2023). De alimento a mercancía. Agricultura de tradición me-
soamericana versus agricultura industrial. En. I. Osuna, R. Garza 
et  al. (coords.), Bioculturalidad y patrimonio. Más allá del folclore 
(pp. 77-88). Querétaro: Universidad Autónoma de Queretaro. 

Boege Schmidt, E. (2008). Introducción. En E. Boege Schmidt, El patrimo-
nio biocultural de los pueblos indígenas de México (pp. 13-30). Méxi-
co: Instituto Nacional de Antropología e Historia/Comisión Nacional 
para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas. 

Broda, J. (1991). Cosmovisión y observación de la naturaleza: el ejemplo 
del culto a los cerros. En J. Broda, I. Stanislaw y L. Maupomé (eds.), 
Arqueoastronomía y etnoastronomía en Mesoamerica (pp. 461-500). 
México: Instituto de Investigaciones Históricas-unam.

Broda, J. (2001). La fiesta de la Santa Cruz. En J. Broda y J. Félix Báez 
(coords.), Cosmovisión, ritual e identidad de los pueblos indígenas de 
México (pp. 165-237). México: Fondo de Cultura Económica.



140  |  Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero

Broda, J. y Good Eshelman, C. (coords.) (2004). Historia y vida ceremo-
nial en las comunidades Mesoamericanas: Los ritos agrícolas. Méxi-
co: Conaculta-inah/Instituto de Investigaciones Históricas-unam.

Broda, J., Iwaniszewski, S. y Montero, A. (coords.) (2007). La montaña en 
el paisaje ritual. México: inah-enah/Conaculta/iih-unam/buap. 

Corona de la Peña, L. (2019). Comida y salud: Diálogo entre la etnografía y 
la nutrición clínica sobre un sistema alimentario de tradición Mesoa-
mericana. Mirada Antropológica, 14(17), 82-100. 

Del Amo, S., Aguilar Lojero, R. y Delgado Rueda, M. (1988). The tecallis: 
A traditional cultivation system. Global Perspectives on Agroecology 
and Sustainable Agriculture. Proceeding of the Sixteenth Internatio-
nal Scientific Conference of the International Federation of Organic 
Movements. California: University of Santa Cruz, California. 

Gerritsen, P., Morales Hernández, J. y Vázquez Uribe, S. (2023). De expe-
riencias emblemáticas, redes solidarias y transiciones hacia la agri-
cultura sustentable: una primera mirada a la agroecología jalisciense. 
En Lazos y T. Rivera (eds.), Horizontes y experiencias agroalimenta-
rias en México: entretejiendo actores, escalas y dinámicas de trans-
formación (t. ii, pp. 111-134). Cidad de México: unam-Instituto de 
Investigaciones Sociales. 

González Chévez, L. y Hersch Martínez, P. (2005). Alimentación y cultura 
nahuas de Guerrero. México: Secretaria de Salud del estado de Gue-
rrero/inah-Programa Actores Sociales de la Flora Medicinal en Mé-
xico, Patrimonio Vivo 8.

González González, M., Hernández García, M., Barrera-Bassols, N. y Sán-
chez Mastranzo, N. (coords.) (2023). Mundos de maíz en México. 
Reproducción simbólica y material de los pueblos de tradición agra-
ria mesoamericana en el siglo xxi. Ciudad de México: Ediciones Na-
varra/Sindicato Nacional de Profesores de Investigación Científica 
y Docencia del inah/Universidad Autónoma de Querétaro/Centro 
de Investigación y Capacitación Rural/Red Temática del Patrimonio 
Biocultural/Conacyt. 

Good Eshelman, C. (1988). Haciendo la lucha: Arte y comercio nahuas de 
Guerrero. México: Fondo de Cultura Económica.

Good Eshelman, C. (2001). El ritual y la reproducción de la cultura: cere-
monias agrícolas, los muertos y la expresión estética entre los nahuas 
de Guerrero. En J. Broda y J. Felix Baez (coords.), Cosmovisión, ritual 



Catharine Good Eshelman  |  141

e identidad de los pueblos indígenas de México (pp. 239-296). México: 
Fondo de Cultura Económica.

Good Eshelman, C. (2004a). Trabajando juntos: Los vivos, los muertos, la 
tierra y el maíz. En J. Broda y C. Good (coords.), Historia y vida cere-
monial en las comunidades mesoamericanas: Los ritos agrícolas (pp. 
153-176). México: ConacultA-inah/unam-Instituto de Investiga-
ciones Históricas. 

Good Eshelman, C. (2004b). Ofrendar, alimentar y nutrir. En J. Broda y C. 
Good (coords.), Historia y vida ceremonial en las comunidades me-
soamericanas: Los ritos agrícolas (pp. 307-320). México: Conacul-
ta-inah/unam-Instituto de Investigaciones Históricas.

Good Eshelman, C. (2005). Traditional gardening techniques among na-
huatl Indians: ‘Huertos de humedad’ in the Balsas river valley, Mexi-
co. Anales de Antropología, 39(i), 111-129.

Good Eshelman, C. (2013). Los cerros, la tierra, los ancestros y el maíz. Et-
nografía del ritual entre los nahuas de Guerrero. En M. Loera Chá-
vez y Peniche, S. Iwaniszewski y R. Cabrera (coords.), América tierra 
de montañas y volcanes ii. Voz de los Pueblos (pp. 15-45). México: 
Conaculta/inah/enah/deh. 

Good Eshelman, C. (2015). Las cosmovisiones, la historia y la tradición in-
telectual en Mesoamérica. En A. Gámez Espinoza y A. López Austin 
(coords.), Cosmovisión mesoamericana reflexiones, polémicas y etno-
grafías (pp. 139-160). México, Fondo de Cultura Económica/El Cole-
gio de México/Benemérita Universidad Autónoma de Puebla. 

Good Eshelman, C. (2020). La lógica cultural nahua y sus principios gene-
radores. Desde la etnografía a nuevos modelos teóricos. En P. Pitarch 
(coord.), Ensayos de etnografía teórica. Mesoamérica (pp. 57-93). Ma-
drid: Nola Editores. 

Good Eshelman, C. (2023). Prácticas alimentarias mesoamericanas: pers-
pectivas antropológicas sobre poder, cultura y resistencia en la 
comida. En E. Lazos y T. Rivera (eds.), Horizontes y experiencias agro-
alimentarias en México: Entretejiendo actores, escalas y dinámicas de 
transformación (t. i, pp. 269-291). Ciudad de México: unam-Instituto 
de Investigaciones Sociales.

Good Eshelman, C. y Corona de la Peña, L. (coords.) (2015). Comida cultu-
ra y modernidad en México. Perspectivas antropológicas e históricas. 
México: enah/inah/Conacyt (Investigación, serie Proa).



142  |  Milpas y huertos de humedad en el Alto Balsas, Guerrero

Lechtman, H. y Soldi, A. M. (eds.). (1981). La tecnología en el mundo andi-
no. México: Universidad Nacional Autónoma de México.

Lorente Fernández, D. (coord.) (2021). Etnografía y trabajo de campo. Teo-
ría y práctica en la investigación antropológica. Ciudad de México: 
Centro de Estudios Mexicanos y Centroamericanos.

Malinowski, B. (1984). Argonauts of the Western Pacific. Prospect Park, Illi-
nois: Waveland Press [Reproducción de la edición original, 1922]. 

Monjarás-Ruiz, J., Limón E. y Paillés, M. (eds.). (1955). Relación de Tlalco-
zauhtitlan [1777]. En J. Monjarás-Ruiz, E. Limón y M. Paillés (eds.), 
Fuentes y estudios sobre el México indígena. Vol. 6 Obras de Robert 
H. Barlow (pp. 49-55). México: Instituto Nacional de Antropología e 
Historia/Universidad de las Américas.

Niederberger, C. (2003). Antiguos paisajes de Guerrero y el papel de su 
fauna en las creencias míticas. En Ch. Niederberger y R. Ma. Reyna 
(eds.), El pasado arqueológico de Guerrero (pp. 17-75). México: Insti-
tuto Nacional de Antropología e Historia/Consejo Nacional para la 
Cultura y las Artes.

Osuna García, I. (2023). Hacia un criterio general para la valoración del 
patrimonio biocultural. Reflexiones desde el conflicto entre maíces 
originarios y transgénicos. En. I. Osuna, R. Garza et al. (coords.), Bio-
culturalidad y patrimonio. Mas allá del folclore (pp. 109-124). Queré-
taro: Universidad Autónoma de Querétaro. 

Rzedowski, J. (1988). Vegetación de México. México: Editorial Limusa.
Sarandón, S. y Blanco, V. (2023). Agroecología y movimientos sociales. El 

cambio necesario para el logro de sistemas agroalimentarios susten-
tables. En E. Lazos y T. Rivera (eds.), Horizontes y experiencias agro-
alimentarias en México: entretejiendo actores, escalas y dinámicas de 
transformación (t. ii, pp. 87-110). Ciudad de México: unam-Instituto 
de Investigaciones Sociales. 

Toledo, V. y Barrera-Bassols. N. (2008). La memoria biocultural. La impor-
tancia ecológica de las sabidurías tradicionales. Barcelona: Icaria.

Velásquez Galindo, Y. (2015). Comida y significado entre los nahuas de la 
Sierra Norte de Puebla. En C. Good y L. Corona (coords.), Comida 
cultura y modernidad en México. Perspectivas antropológicas e histó-
ricas (pp. 225-249). México: enah-ina/Conacyt (Investigación, se-
rie Proa).



[ 143 ]

De la milpa a la hacienda:  
los policultivos del Texcoco novohispano

Enriqueta Quiroz*

El capítulo tiene por objetivo estudiar históricamente las técnicas origina-
rias de policultivos practicadas por los texcocanos del siglo xvi y la conti-
nuidad de ellas en haciendas y ranchos de la zona hasta fines del periodo 
novohispano. Se considera que –pese al proceso de conquista española, de 
caída demográfica y de aculturación que experimentaron los indios del 
Valle de México– en el plano agrícola, sus conocimientos acerca de la com-
plementación de plantas y el sistema de riego a través de construcciones 
nativas, fueron la base para continuar las prácticas agrícolas en las hacien-
das a lo largo del periodo colonial. Para ello, el capítulo se centra en la 
jurisdicción del Texcoco colonial, donde se continuó sembrando milpa y, a 
la vez, se logró la adaptación de cereales europeos como el trigo y la cebada, 
en convivencia con otras especies originarias. También en las haciendas 
de Texcoco se criaban animales de manera intensiva en tierras pastales y 
corrales, todo lo cual hizo de las haciendas de la zona, y en general del 
Valle de México, un sistema agroganadero muy original, diversamente 
productivo y muy distinto al europeo que existía en la misma época. El 
presente estudio considera que el sistema agrícola texcocano constituye el 
prototipo de milpa utilizado por las comunidades del Valle de México, así 
como de la siembra de policultivos, técnicas que se habrían replicado en 
diversas haciendas de Texcoco, durante el siglo xviii y hasta inicios del 
siglo xix. Para demostrarlo se pondrá atención en la adaptación de técnicas 
de regadío prehispánicas, en el diseño de terrazas o camellones para siem-
bras que se habrían transformado en “tablas” de siembras simultáneas, en 

	 *	 Instituto Mora. Correo electrónico: equiroz@institutomora.edu.mx



144  |  De la milpa a la hacienda: los policultivos del Texcoco novohispano

la complementación de especies y en el uso de herramientas de labor de 
origen prehispánicos.

Las fuentes utilizadas en esta investigación son crónicas de época, 
especialmente la de Juan Bautista Pomar, conocida como Relación de Tex-
coco; de Fray Bernardino de Sahagún, la Historia general de las cosas de 
Nueva España; de Alonso de Zorita, la Relación de los Señores de Nueva 
España, así como la Historia antigua de México y su conquista, de Fran-
cisco Javier Clavijero. Especialmente para el siglo xviii se utilizaron inven-
tarios de haciendas, localizados en el fondo Tierras, del Archivo General 
de la Nación correspondientes a las haciendas San Bartolomé del Monte 
y de San Telmo y a algunos ranchos, todos localizados en la jurisdicción 
de Texcoco.

El área de estudio  
y los sistemas de regadío

El pueblo de Texcoco fue reconocido por los conquistadores como una 
importante ciudad prehispánica y, como tal, el rey Carlos V le otorgó el 
título de ciudad en 1543. Texcoco había sido la cabeza de uno de los tres 
señoríos de la Triple Alianza; constituía la “Acolhuacatlalli”, es decir, la 
antigua capital de los acolhuas, que estaba situada en la parte centro-orien-
tal de la cuenca lacustre de México (Rojas, 2019). Bajo el gobierno hispano, 
la ciudad fue reconocida como cabecera de 23 pueblos sujetos (Gibson, 
2007, p. 192), entre los que figuraban Tepetlaxtoc y Calpulalpan, de donde 
tomamos algunos ejemplos de haciendas para esta investigación. Texcoco 
conformó una de las alcaldías mayores del Valle de México, su jurisdic-
ción limitaba al sur con la de Coatepec y al este se extendía a más de tres 
leguas de Calpulalpan. Entre 1578 y 1579, Teotihuacán fue sacada de esta 
jurisdicción y a principios del siglo xviii se le incorporó Acolman (Gibson, 
2007, p. 455). Además, para la administración eclesiástica, conformaba un 
curato (véase mapa 1), que en 1767 tenía como vistas a 34 pueblos (Alzate, 
1767, f. 6).



Enriqueta Quiroz  |  145

Mapa 1. Curato de Texcoco, 1767

Fuente: Alzate, Atlas del arzobispado de México, https://bvpb.mcu.es/en/consulta/registro.do?id=397651

En el aspecto geográfico, Texcoco es parte de la cuenca endorreica del 
Valle de México, donde existen varios sistemas lacustres. Uno de ellos dio 
el nombre a la jurisdicción, porque limitaba con la parte salada del lago 
Texcoco. La gran área que habían ocupado los acolhuas se conservó como 
una entidad en el periodo novohispano; comprendía desde el llano junto a 
la orilla del lago Texcoco hasta el oriente de la Sierra Nevada, tal como se 
puede observar en el mapa 2, en el fragmento del mapa de Upsala (el norte 
está hacia la derecha). En términos actuales, su altitud es variable, va de los 
2 250 hasta 4 000 metros sobre el nivel mar; el clima es templado semiseco 
con temperatura media anual de 15.9° C y un régimen pluvial de 700 milí-
metros anuales, con una temporada de secas y otra de lluvias. Con mayor 
exactitud, autores como Angel Palerm y Eric Wolf (1990) dividieron la 
región en tres subzonas: llanura, somontano y sierra. A juicio de los autores, 
fue especialmente en el somontano –en la parte que se unía la llanura y la 
sierra–, el espacio utilizado por los acolhuas para desarrollar la agricultura. 



146  |  De la milpa a la hacienda: los policultivos del Texcoco novohispano

Mapa 2. Texcoco. Fragmento de mapa de Upsala

Fuente: https://hdl.loc.gov/loc.wdl/wdl.503

El señorío acolhua habría sostenido a su población a través de la prác-
tica de una agricultura intensiva, que se practicaba en el somontano. Allí, 
habían implementado la siembra en terraplenes o terrazas, que eran rega-
das con agua de vertientes nacidas por el deshielo de la sierra. El agua era 
conducida por canales de riego y acueductos que se construyeron espe-
cialmente para el riego de las terrazas y en la llanura, también habrían 
almacenado agua de lluvia en estanques conocidos como jagüeyes. A jui-
cio de Palerm y Wolf (1990), el señorío acolhua habría tenido cohesión 
precisamente por el sistema de regadío que implementaron en la zona el 
rey Nezahualcóyotl y su hijo; actualmente sólo se ha conservado en Tex-
coco, lo que popularmente se conoce como los “Baños de Nezahualcóyotl” 
(figura 1), pero en realidad el uso de las pendientes de los cerros y la crea-
ción de acueductos y embalses para el agua no fue de uso exclusivo de 
los gobernantes acolhuas, sino que conformaban un todo un complejo de 
irrigación con fines agrícolas y que continuó siendo aprovechado poste-
riormente por los españoles.

En el periodo novohispano, las haciendas, molinos y batanes se esta-
blecieron igualmente sobre el pie de monte y junto a la llanura, tal como 
habría sido el caso de las haciendas La Blanca, El Batán y Molino de Flo-
res (Palerm y Wolf, 1990, p. 133). La despoblación indígena a causa de las 
epidemias del siglo xvi afectó al señorío acolhua, esto, junto al deseo de 
obtener tierras por parte de los españoles, generó primero el otorgamiento 
de mercedes y hacia 1591 el establecimiento de composiciones reales. Por 
ejemplo, en el año 1547 Joan Vázquez recibió tierras por servicios presta-
dos a la corona en tiempos de la conquista, allí posteriormente estableció 
un batán para la fabricación de paños. Esto habla de la gran cantidad de 
agua que había en aquel lugar; Vázquez aprovechó el acueducto que nacía 
del Monte Tláloc, que justamente colindaba con los llamados jardines de 
Nezahualcóyotl, que habían mantenido al barrio Tuzcacuaco con sufi-
ciente abasto de agua y sembradíos (Espinosa, 2012, p. 96). Posteriormente, 
la propiedad pasó a manos de Pedro Dueñas, que comenzó a cultivar trigo 



Enriqueta Quiroz  |  147

y estableció un molino para moler el grano (que en el siglo xviii se cono-
ció con el nombre de Molino de Flores). En el año 1592, Dueñas expandió 
su hacienda ocupando terrenos pertenecientes al barrio de Tuzcacuaco; 
en el mismo proceso, desplazó a tres asentamientos indios, que pasaron 
a conformar, los pueblos de San Miguel Tlaixpan, San Nicolás Tlamilpa, 
Xocotlán y la Prurificación Tepetlita (Espinosa, 2012, p. 102; Olivares 
Orozco, 2004). Interesa señalar que las tierras ocupadas por el hacendado 
continuaban siendo irrigadas por los acueductos y embalses prehispáni-
cos, porque allí se habían situado los llamados jardines de Nezahualcóyotl, 
es decir, era una zona muy fértil y bien irrigada.

Figura 1. Los “Baños de Nezahualcóyotl”, por José María Velasco

Fuente: Secretaría de Cultura.-inah.-Sinafo.F.N.Méx. https://mediateca.inah.gob.mx/islandora_74/is-
landora/object/fotografia%3A271307 Reproducción autorizada por el Instituto Nacional de Antropología 
e Historia.



148  |  De la milpa a la hacienda: los policultivos del Texcoco novohispano

La formación de haciendas en Texcoco, además, trajo consigo la cría 
de ganado menor y mayor, que incrementó las disputas entre españoles e 
indígenas por el aprovechamiento de las tierras. Teresa Rojas (2019) estudió 
el litigio1 que sostuvo Pedro Mejía Bocanegra con el cronista Juan Bau-
tista de Pomar, hijo de español y bisnieto de Nezahualcóyotl. La autora 
explica que, en el año 1592, Mejía disputó tres caballerías a Pomar, donde 
sembraba trigo y otras estaban barbechadas, las que eran regadas –dice 
Rojas– por el canal del Tetzcotzinco. También menciona que poseía “came-
llones” (terrazas de cultivo) que recibían agua de un segundo acueducto 
el de Cuauhyácac (Rojas, 2019). Este dato es importante porque confirma 
que aún a fines del siglo xvi sobrevivían los acueductos construidos por 
Nezahualcóyotl y por su hijo Nezahualpilli, siendo dos estructuras básicas 
de riego, creadas para intensificar la práctica de la agricultura en la zona 
y que los propios españoles supieron aprovechar, tal como lo atestiguó el 
mismo Pomar: “[…]aunque ahora se sirven de ella en muchas partes de sus 
riveras para regadíos de sementeras de maíz y trigo, y en que han hecho los 
españoles molinos y batanes; como es el río que viene a esta ciudad de las 
fuentes de Alatlhitia y otras sus vecinas, de las montañas y serranías de esta 
ciudad […]” (Pomar, 1891, p. 57).

Tal como hemos analizado, la presencia de acueductos y canales de 
riego han sido estudiados en la zona. No obstante, Diana Birrichaga ha 
indicado que en el siglo xviii y aún en el siglo xix, los pueblos de Texcoco 
empleaban tres sistemas tradicionales que eran el de batea, el entarquina-
miento o enlame y presas de almacenamiento (2003, pp. 225-226). Es decir, 
no ha sido especialmente abordado el de batea. Consideramos que esta téc-
nica corresponde a lo que en los documentos novohispanos aparece con el 
nombre de “jagüeyes”. Los jagüeyes almacenaban el agua de la lluvia y de 
los escurrimientos de los cerros, es decir, se crearon para conservar rema-
nentes de agua durante todo el año (Guzmán Puente y Palerm Viqueira, 
2005). Esta técnica de origen prehispánico continuó utilizándose en Tex-
coco aún en el siglo xviii. Así, por ejemplo, en la hacienda de San Bar-
tolomé del Monte, localizada en la jurisdicción de Texcoco, en el partido 
de Calpulalpan, se disponía de quince “jagüeyes” distribuidos a lo largo y 
ancho de la propiedad.2 

	 1	 agn, Tierras, vol. 2726, exp. 8, fs. 96-150v.
	 2	 agn, Tierras, vol. 3572, exp. 1, fs. 1-876.



Enriqueta Quiroz  |  149

Los jagüeyes de San Bartolomé del Monte estaban repartidos entre 
cañadas, en llanos, también en la “boca” de algunos cerros y junto a la 
“Presa San Pedro”; sus jagüeyes regaban “milperías” y otras tierras “labo-
rías”, en las que se sembraba haba, alverjón, cebada, papa y también cul-
tivaban plantas de maguey.3 El sistema de jagüeyes o bateas consistía en 
abrir varias boquillas en los canales de donde se tomaba el agua; para ello 
se construían muros de tierra de muy baja altura para encerrar el agua 
(Birrichaga, 2003). Un solo jagüey podía realizar varias tareas de riego, tal 
como se hacía en la hacienda San Bartolomé del Monte, donde contabiliza-
ban desde 200 hasta 1 300 tareas por jagüey dependiendo de la zona dónde 
estuvieran situados, tal como se indica en el cuadro 1.

Cuadro 1. Localización de jagüeyes en la hacienda San Bartolomé del Monte
1 jagüey en el llano de San juan con 400 tareas. 
1 jagüey en loma Tlamapa a cuatro leguas al poniente del llano San Juan con 300 tareas 
1 jagüey en cañada a media legua al oriente, que su tamaño compone 500 tareas.
1 jagüey en loma a tres cuartos de legua al sur del anterior jagüey con 400 tareas
1 jagüey en el paraje El Jaral, al sur del anterior a media legua con 200 tareas.
1 jagüey en cañada montuosa “Presa de San Pedro” a tres cuartos de legua al sur del ante-
rior con 150 tareas.
1 jagüey al oriente de San Pedro por una cañada montuosa que de ambas laderas se en-
cuentra cercadas por tierras “laborías” en medio hay un jagüey con 200 tareas.
1 jagüey al sur del anterior a media legua, en la boca del monte había un jagüey con 400 
tareas.
1 jagüey al oriente del anterior a media legua en tierras laborías llamadas Sn Agustín con 
400 tareas.
1 jagüey por mismo rumbo a media legua llamado Sta Cruz con 800 tareas.
1 jagüey rumbo al norte a una legua del anterior en un llano sembrado de milpería llama-
do el Espiguero, más grande que el anterior con mil tareas.
1 aljibe de agua limpia inmediato al Espiguero, a media legua al norte en medio de ma-
gueyeras con 80 tareas.
2 jagüeyes con 1300 tareas.
1 jagüey a distancia de media legua al norte del anterior por una llanura que va a Calpu-
lalpan, jagüey llamado San Pedro con 500 tareas.

Fuente: agn, Tierras, vol. 3572, exp.1, fs 1-876.

	 3	 agn, Tierras, vol. 3572, exp. 1, fs. 1-876.



150  |  De la milpa a la hacienda: los policultivos del Texcoco novohispano

Las terrazas o camellones

En 1582, el cronista Juan Bautista Pomar escribió Relación de Texcoco, 
documento en que dejó constancia que, desde la época prehispánica, los 
sistemas agrícolas eran muy importantes en la zona. En primer lugar, por-
que aquellos pueblos originarios –dijo el cronista– habían establecido un 
sistema tributario fincado en excedentes agrícolas, con una estratificación 
social compuesta por labradores, mercaderes y oficiales, entre los cuales 
había hombres de gran fortuna. 

En segundo lugar, el cronista además detalló el tipo de las siembras 
que proliferaban a fines del siglo xvi y también la manera como disponían 
las siembras. Tanto Juan Bautista Pomar como Bernardino de Sahagún y 
Toribio Motolinía se refirieron a que lo hacían en “camellones”. ¿A qué se 
referían con este término? Infiero que los españoles tal vez asociaron y ade-
más desvirtuaron la palabra con los “caballones” que eran usados por los 
moriscos en España. A dicha técnica se le reconocía por obtener un mejor 
aprovechamiento del agua, evitaba la erosión y protegía la escasa capa de 
hierbas existentes, muy útil especialmente en la zona de Andalucía (Guinot 
Rodríguez, 2008). Para ello, los moriscos levantaban la tierra con la azada 
para ir formando lomos. A los cronistas del siglo xvi seguramente les pare-
ció que algo similar hacían los indios con la coa, pero también es posi-
ble que eran las desgastadas terrazas que habían usado los acolhuas, que 
con el paso del tiempo y la distancia de los cerros se vieran simplemente 
como ondulaciones en el terreno a modo de los caballones andaluces. En 
1989, Teresa Rojas (p. 143) consideró que la palabra camellón provenía del 
náhuatl cuémitl que significaba tierra agrícola que conformaba superficies 
donde se sembraba. De manera más precisa y siguiendo las investigacio-
nes arqueológicas de Palmer y Wolf (1990), estos aseguran que en Texcoco 
había terrazas de siembras. Lo que coincide con el testimonio del cronista 
Juan Bautista Pomar, que a su juicio dejaron de ser trabajadas debido a 
la gran mortalidad que padecieron los indios por las epidemias del siglo 
xvi: “[…] desde los primeros conquistadores vinieron a esta tierra porque 
afirmaban que eran sin número la gente que había y parece bien claro que 
debía ser así por la mucha tierra que labraban y cultivaban, que hoy día 
parece acamellonada generalmente en todas partes, la mayor parte de la 
cual está desierta y eriaza y con tres pestilencias generales que han tenido 
[…]” (Pomar, 1891, p. 54).



Enriqueta Quiroz  |  151

Policultivos en sementeras, huertos o milpas

El primero que utilizó el término sementeras para referirse a las milpas de 
Texcoco fue Francisco Hernández, el protomédico de Felipe II, que había 
recibido, por parte del rey, el encargo de inventariar las diversas plantas 
y animales del virreinato. Sus exploraciones abarcaron toda el área cen-
tral del virreinato entre los años 1571 y 1575 y consistieron en un amplio 
recorrido por el área central del virreinato, lo que abarcaría actualmente el 
Estado de México, Morelos, Puebla, Tlaxcala, Hidalgo, además de Oaxaca 
y de Michoacán.4 En uno de esos viajes visitó Texcoco y en sus Escritos 
varios, capítulo xii, “De la ciudad y de los reyes de Tezcoco” expresó: “hacen 
sementeras de todo lo que es en primer lugar necesario para la vida, como 
maíz, bledo, xenopodios, chía, chile, calabazas, frijol y otras semejantes, 
de modo que no creerías ver ciudades, sino los huertos de las Hespérides y 
campos amenísimos que se extienden a lo lejos, principalmente si añades 
los suburbios, de los cuales gran cantidad está circunvalada y ceñida”.5

La descripción de Hernández deja en claro la variedad de especies 
cultivadas, incluyendo granos fundamentales como el maíz, la chía y los 
bledos. Así también tenemos el testimonio, de fines del siglo xvi, de Juan 
Bautista Pomar que en Relación de Texcoco se refirió a la siembra de calaba-
zas, chayotes, bledos, huautli, cebolletas, berros, verdolagas, jitomate, mil-
tomatl, yerbabuena, perejil, cilantro, nabos, chirivías, zanahorias, maguey, 
tunas xoconostle, entre los árboles frutales nativos mencionó los tejocotes, 
los capulines (1891, pp. 61-63). El autor denominó a los lugares de siembra 
“sementeras”, aunque también utilizó el término “huertos” o incluso “jar-
dines”. James Lockhart ha señalado que la palabra huerta fue tomada pres-
tada por el náhuatl antes de 1550 y a partir de esa fecha se puede encontrar 
principalmente a indios nobles como propietarios de huertas que, según el 
autor, les redituaban mejores ingresos por tener árboles frutales de origen 
español como por ejemplo duraznos y perales (Lockhart, 2013, p. 289).

De manera inversa a lo que piensa Lockhart, también habría que 
preguntarse qué entendían los conquistadores por los términos huerto, 
sementera y jardín. El primero significaba de acuerdo con el diccionario de 

	 4	 Los inventarios de Francisco Hernández fueron publicados por la unam y actualmente 
existe un repositorio virtual de su extensa obra en la página del Instituto de Investigacio-
nes Biológicas.

	 5	 http://www.franciscohernandez.unam.mx/07_indice_tomo06_005.html [Consulta: 15 de 
mayo de 2020.]



152  |  De la milpa a la hacienda: los policultivos del Texcoco novohispano

Covarrubias del año 1620: semilla, “semente” o “sembradura”; aunque con 
mayor precisión, el Diccionario de autoridades del año 1739 definió la pala-
bra sementera como “tierra sembrada” y además detalló lo siguiente: “tie-
rra montuosa y desigual, poblada de continuos y espesos pinares, menos 
los valles, que desmontados de la diligencia de los vecinos hacen lugar a las 
sementeras”.6 

De acuerdo con la topografía de Texcoco, descrita al inicio del capítulo, 
sabemos que era precisamente irregular y montuosa. No obstante, también 
tenía llanuras; por esta razón, consideramos que igualmente se utilizaron 
en los testimonios de Pomar los términos huerto o jardín para indicar 
especialmente los sembradíos en los llanos. Sin embargo, consideramos 
que los tres términos evocan algo semejante, porque se refieren a pequeños 
espacios sembrados con especies variadas. Esto tiene coincidencia con lo 
que los nahuas entendían por milpa, además se refrenda este concepto con 
los estudios del lingüista Peter Boyd-Bowman (1970, p. 141), que indicó que 
la palabra sementera en el siglo xvi novohispano se utilizaba para hablar 
de la “milpa”, palabra que hoy es muy usada en México, pero no en aquel 
siglo.7 No obstante, a la cuestión que queremos llegar es poder determinar 
¿por qué los españoles asociaron sus huertos con las milpas indígenas? O 
al revés, ¿por qué los nahuas tomaron prestado este vocablo del español?

Para responder esta pregunta, debemos saber, en primer lugar, cómo 
eran los huertos en España en el siglo xvi. En la misma fecha que se escri-
bió Relación de Texcoco, de manera paralela se había ordenado a todos los 
reinos de España responder ciertos cuestionarios que en México se han 
publicado bajo el nombre de Relaciones geográficas de Nueva España.8 Los 
cuestionarios tenían el objeto de conocer diversos aspectos de los pueblos, 
entre ellos las prácticas agrícolas e identificar las especies sembradas y en el 
caso de los reinos americanos inventariar las nuevas especies encontradas. 
Por esta razón, gracias a los estudios que se han hecho sobre la Relación 
geográfica de Toledo (Longinotti, 1990) hemos podido determinar cómo 
eran los huertos en España. En primer lugar, incluían diversas especies de 

	 6	 rae, Diccionario de autoridades, 1739, p. 74, 1. https://apps.rae.es/ntlle/SrvltGUIMenuNt-
lle?cmd=Lema&sec=1.0.0.0.0 [Consulta: 17 de octubre de 2024.]

	 7	 https://www.cervantesvirtual.com/obra/observaciones-sobre-el-espanol-habla-
do-en-mexico-en-el-sigloxvi/ [Consulta: 17 de octubre de 2024.]

	 8	 También existe la publicación de las Relaciones geográficas de Indias, realizadas por Marco 
Jiménez de la Espada, que compila las respuestas a los mismos cuestionarios, escritas por 
diversos pueblos del virreinato del Perú.



Enriqueta Quiroz  |  153

árboles, especialmente frutales, hortalizas y legumbres, aunque también 
había algunos únicamente de hortalizas (p. 161). No obstante, la horticul-
tura no era tan importante en Europa, ya que los huertos fructificaban 
sobre todo en primavera y verano, pero en ningún caso todo el año. A 
veces, estos cultivos se encontraban asociados con árboles frutales como 
la higuera, el melocotón, la ciruela, el peral, la manzana, el limonero, el 
naranjo, y también con la vid y el olivo, pero, en ningún caso, de estos 
huertos se obtenían cereales panificables.

He ahí la primera diferencia entre los huertos de Toledo y las milpas 
de Texcoco y en general del Valle de México, porque en estas se cultiva-
ban semillas “panificables” como el maíz, además de la chía o “chian”, que 
“recogían de sus sementeras” con la que igualmente preparaban pinole y 
que Pomar la consideraba “muy sustanciosa” (Pomar, 1891, p. 43). También 
sembraban frijoles de diversos tipos y colores, calabazas cuyas semillas 
usaban para engrasar sus comidas, además obtenían de sus milpas una 
variedad de quelites –entre ellos el amaranto del que comían sus hojas y 
semillas– y que los españoles sólo pudieron reconocerlas como “hierbas” 
(Quiroz, 2024), es decir, de las milpas se recogían especies vitales para la 
alimentación de los indios, no así en los huertos hispanos que eran más 
bien de especies complementarias a su dieta. 

Pese a estas diferencias, se puede establecer cierta semejanza entre los 
huertos y las milpas y, por ello, se usaron como sinónimos tanto por espa-
ñoles como indios. Observaban en ellas una diversidad de especies plan-
tadas, en espacios relativamente pequeños y perfectamente delimitados, 
lo que hoy denominamos cultivos intensivos de policultivos. Otra seme-
janza de estas siembras con los huertos de España era el acompañamiento 
que tenían de árboles frutales. Evidentemente en Texcoco también había 
árboles nativos, como por ejemplo los capulines, que los españoles deno-
minaron “cerezos de la tierra […] que labrados y en tierra cultivada dan 
muchas y buenas cerezas”, la misma práctica tenían con los “tejocotes”, 
que los españoles asemejaron a las “manzanas amarillas”; también tenían 
“moras negras, aguacates, zapotes blancos” y los tunales de diversos colo-
res (Pomar, 1891, p. 61). 

Junto a los árboles frutales, también había en Texcoco árboles madera-
bles, como los que el viajero Thomas Gage describió a fines del siglo xvii: 
“Había vergeles antiguamente en Tezcuco, donde se contaban mil cedros 
que les servían de vallado alrededor de su recinto; algunos de ellos tenían 



154  |  De la milpa a la hacienda: los policultivos del Texcoco novohispano

veintiséis pies de alto y doce de grueso. Ahora apenas hay cincuenta en los 
jardines de más extensión” (Gage, 1946, p. 50).

Los “huertos” de Texcoco fueron igualmente admirados en el siglo 
xviii por Francisco Javier Clavijero. El autor hizo hincapié en que “los 
mexicanos eran muy dados a la cultura de huertos y jardines”. Para el autor, 
los más célebres eran los de la antigua Tenochtitlán, Texcoco, Iztapalapa y 
Huaxtepec. Señaló que estaban dispuestos en cuadros en los que plantaban 
diferentes especies, también explicó que entre los cuadros había calles tra-
zadas, unas tenían árboles y otras “espaleras” de flores y plantas aromáticas 
(Clavijero, 1840, p. 223).

De la descripción de Clavijero podemos inferir toda una técnica de hor-
ticultura –que hoy comienza a ser practicada por la agricultura agroeco-
lógica–: el follaje de los árboles daba sombra a las siembras y sus raíces les 
compartían nutrientes; por su parte, las flores y plantas aromáticas no eran 
mero adorno, sino que protegían a los sembrados de ciertos insectos, los que 
eran atraídos por su dulzor y aroma, sin atacar a las plantas comestibles. 

En definitiva, eran grandes policultivos que intentaban asemejar a la 
naturaleza, incluso los estanques de agua no sólo servían de riego, sino 
que también atraían aves y animales diversos, que depositaban estiércol 
que servía de abono, definitivamente todo conformaba un ecosistema; 
por cierto, era un método muy fértil y que actualmente comienza a ser 
replicado por la agricultura agroecológica. Principalmente, se está recono-
ciendo que la complementación de especies asegura buenos rendimientos, 
porque mejora la fertilidad y la humedad del suelo y produce mayor canti-
dad de carbono orgánico que favorece a los cultivos (Martínez et al., 2008). 
¿Esta sería la razón de la fertilidad de Texcoco?, pero sin olvidar su elabo-
rado sistema de regadío prehispánico que además de dar agua, fertilizaba 
con minerales arrastrados desde los cerros.

Los policultivos en haciendas y ranchos

En Europa, la labranza con alternancia de cultivos comenzó a practicarse 
desde el siglo xvi; sin embargo, el ciclo agrícola estaba basado únicamente 
en la siembra de un cereal panificable –como el trigo o el centeno– y que 
sólo era intercambiado por otro, cada dos o tres años (Braudel, 1984, pp. 
84-90) El modelo más frecuente era, en primer lugar sembrar trigo, al año 
siguiente avena y se finalizaba dejando la tierra en barbecho; porque era un 



Enriqueta Quiroz  |  155

requisito contar con un tiempo de descanso en el que no se sembraba para 
que la tierra recuperara su riqueza mineral. También lo habitual era dejar 
la mitad del terreno disponible en barbecho y en la otra se sembraba algún 
cereal de los señalados (pp. 84-90). Esta era la manera habitual para lograr 
un mayor rendimiento en la siembra de cereales. Es decir, en Europa la 
siembra de policultivos tal como se conocía en Nueva España, no existía, a 
menos de que fueran pequeños huertos como los anteriormente descritos, 
y tampoco su ciclo agrícola era prolífico durante todo el año, tal como era 
en las tierras texcocanas. 

Consideramos que el conocimiento agrícola prehispánico de los poli-
cultivos no se perdió y que de alguna manera se fue replicando en las 
haciendas que fueron estableciéndose poco a poco en Texcoco, especial-
mente porque los indios eran la principal mano de obra para trabajar la 
tierra. En 1792 había 36 haciendas y quince ranchos en la jurisdicción de 
Texcoco (Gerhard, 1986, p. 322). Diana Birrichaga estudió, en esta zona, 
el ciclo agrícola de la hacienda de San José. Allí se sembraba anualmente 
trigo, maíz, cebada y legumbres como el frijol, haba y alverjón. De acuerdo 
con sus datos, el ciclo del trigo comenzaba en otoño, hacia el mes de sep-
tiembre y concluía al año siguiente, a fines del mes de mayo, con eventuales 
siembras de trigo de temporal o “aventurero” entre mayo y concluyendo 
en diciembre. La cebada –especifica la autora– se sembraba regularmente 
después de la cosecha de trigo porque este cereal tenía un ciclo más corto 
(2003, p. 289).

De acuerdo con nuestros propios estudios de inventarios de las hacien-
das en Texcoco, pudimos constatar que, en la hacienda de San Bartolomé 
del Monte, del partido de Calpulalpan, en el año 1765 se había producido 
una diversidad de cereales y legumbres. De acuerdo con el inventario de la 
hacienda, en ese año se habían obtenido 1 411 cargas de cebada, que serían 
vendidas a diez reales por carga, 28 cargas de alverjón malo a doce reales 
por carga y 375 cargas de haba buena a 20 reales por carga. La hacienda 
mantenía, a lo largo del año, un ciclo agrícola constante. Entre febrero 
y octubre se sembró trigo; en la época fría de noviembre y diciembre se 
plantó papa y continuaron con esa faena entre enero y agosto. La cebada 
se plantaba sobre los rastrojos del maíz, cuando comenzaba la temporada 
de frío. Junto a las siembras de maíz, suponemos que crecía el alverjón y 
el haba, que igualmente se reportan en los inventarios de la hacienda.9 De 

	 9	 agn, Tierras, vol.3622, exp.1, fs. 1-814.



156  |  De la milpa a la hacienda: los policultivos del Texcoco novohispano

acuerdo con prácticas actuales en comunidades del centro de México, que 
continúan asociando el maíz y el haba, o también intercalan maíz, calabaza 
y haba (Rojas-Tiempo et al., 2012). Así también, a una legua de la casa prin-
cipal de San Bartolomé del Monte, en el paraje que llamaban El Espiguero, 
había una “milpería” y, en ese mismo paraje, también se habían sembrado 
109 fanegas de alverjón. Estos no son casos aislados, ya que la costumbre 
de hacer milpa continuó durante el periodo novohispano, tal como lo ha 
señalado Arij Ouweneel, para las haciendas de Palula y Aragón, ubicadas 
al norte de la ciudad de México; en ambas se sembraban milpas de no más 
de cinco hectáreas que cosechaban maíz, frijol, alverjón y calabazas (1998, 
pp. 101-147).

Condiciones similares tenía la hacienda San Telmo, que estaba locali-
zada en la villa de Santa María Tepetlaxcoc, en la jurisdicción de Texcoco. 
Tenía una producción diversa de trigo, maíz, cebada, además de haba, 
papas y pulque. En el año 1764, la hacienda produjo 320 cargas de cebada, 
716 cargas de papa, 1 196 cargas de pulque, 124 cargas de trigo y en 1765 
produjo 265 cargas de trigo; ese mismo año, se cosecharon 242 y media 
cargas de haba. De igual forma, San Telmo producía lana, queso y mante-
quilla, además tenía ganado bovino, ovino y porcino, junto con mulas de 
recua.10 

La ubicación de las siembras y del ganado

En los inventarios de la hacienda San Bartolomé del Monte, anteriormente 
señalada, se indica que se sembraba por “tablas”, término que se usaba para 
indicar porciones de tierra bien delimitadas, en las que se dividía la tierra 
de labor para facilitar su riego; el sistema de tablas parece similar a las cos-
tumbres de siembra indígena, especialmente si recordamos el comentario 
de José de Acosta “cultivan la tierra a pedazos” (Acosta, 1954) y especial-
mente si pensamos en las terrazas o camellones de los texcocanos. En la 
hacienda mencionada se contaba con diversas “tablas”, en las que se culti-
vaban de manera simultánea habas, papa y cebada. En el cuadro 2 pode-
mos observar la cantidad de tablas sembradas y repartidas en la hacienda.

	 10	 agn, Tierras, vol. 3572, exp. 1, fs.1-876.



Enriqueta Quiroz  |  157

Cuadro 2. Tablas sembradas en Hacienda San Bartolomé del Monte, Texcoco
1 tabla de haba en el potrero llamado San Agustín, con 82 fanegas de sembradura.
1 tabla de haba en el paraje llamado el “Terrero” con 492 fanegas.
1 tabla de papa con 5 fanegas de sembradura. 
2 tablas de cebada en el paraje el “Terrero”.
1 tabla de cebada en la loma llamada Tochatlaco.
1 tabla de cebada en llano Tlamapa a media legua del anterior.
1 tabla de cebada en el paraje San Pedro a ¾ de legua del anterior. 

Fuente: agn, Tierras, vol. 3622, exp.1, fs. 1-814.

Desde el siglo xvi las haciendas se habían ido constituyendo por las 
mercedes que la corona había entregado a diversos sujetos, ya fueran espa-
ñoles, nobles indígenas o caciques de pueblos, por sus servicios prestados 
durante la conquista del territorio. Las mercedes de tierras se medían en 
“caballerías” que eran espacios rectangulares de 552 varas por 1 104 varas, 
es decir, tan sólo una caballería comprendía un área aproximada a 42.59 
hectáreas. También había mercedes de media caballería o de una “suerte 
de tierra” que equivalía a un cuarto de caballería y sólo debían ser utiliza-
das para actividades agrícolas (Galván Rivera, 1996, pp. 125-128). No obs-
tante, fue en el siglo xviii que se produjo realmente la consagración de las 
haciendas como grandes propiedades, que llegaron a medir hasta 10 000 
hectáreas. La hacienda San Bartolomé del Monte contaba con 96 caballe-
rías (aproximadamente 4 088 hectáreas) que empleaban como “tierras de 
labor”, “pastales” y “magueyales”, tal como se observa en el cuadro 3. 

Cuadro 3. Tierras de la hacienda San Bartolomé del Monte
30 caballerías de tierra de labor, valuadas en 300 pesos cada una.
16 caballerías de “magueyal” de todas clases y tamaños, con 32 500 magueyes plantados, 
valuadas en 2 000 pesos por caballería.
16 caballerías de tierra pastales valuadas en 250 pesos cada una.
34 caballerías de tierra montuosa valuadas a 175 pesos cada caballería.

Fuente: agn, Tierras, vol. 3622, exp.1, fs. 1-814.

Según Gisela von Wobeser, las tierras montuosas comenzaron a ser 
otorgadas en el siglo xviii y como podemos constatar, San Bartolomé ya 
contaba con ellas a mediados de ese siglo. Aunque ignoramos por qué la 



158  |  De la milpa a la hacienda: los policultivos del Texcoco novohispano

hacienda estudiada criaba ganado sin tener estancias para ese propósito, 
las estancias de ganado también se obtenían como merced, pero tenían 
dimensiones mucho mayores que las caballerías (Von Wobeser, 1989, 
p. 28). Tal vez la razón sea que desde el siglo xvi las estancias habían sido 
desplazadas del Valle de México, por orden del virrey, precisamente por el 
daño que causaban los animales a las siembras, especialmente a las de los 
indios. No obstante, al avanzar los siglos vemos que se comenzó a criar 
ganado de manera intensiva y, a la vez, mantener sembradíos en el valle. 
El hecho de criar animales y tener sembradíos hizo de las haciendas –y en 
particular las de Texcoco– espacios de producción paradigmáticos, espe-
cialmente si comparamos con el uso de la tierra que se le daba en Europa; 
allá la ganadería y la agricultura no se practicaban de manera simultánea, 
ya que, de acuerdo con el clima y la topografía, había regiones dedicadas a 
criar animales y otras enfocadas a las siembras. 

En cambio, las haciendas y ranchos estudiados en Texcoco, todos eran 
agroganaderos. La hacienda de San Bartolomé, además de los cultivos que 
tenía, contaba con una gran diversidad de ganado –porcino, ovino, bovino, 
caprino y caballar–, además de mulas y burros. El número de cabezas que 
tenía en el año 1792 eran: 478 cerdas de uno a dos años, con 68 lechonas 
castradas, 535 lechones y lechonas de un año, también tenía 167 lechonas, 
castradas y horras, 45 mulas de recuas, una yegua, cinco mulas y machos 
de silla, seis mulas de tiro, nueve mulas para los carretones. También tenía 
708 ovejas horras, 108 ovejas de matanza, 233 borregos, 60 vacas de dos 
a tres años; 54 cabras macho, 249 cabras de vientre; 292 bueyes mansos 
de tiro; 74 vacas paridas con sus crías, otras 70 vacas horras, 45 toros, 71 
becerros, además de caballos de trilla y silla y otras tantas yeguas y burros.11

Por su parte, los ranchos de Texcoco evidentemente producían en una 
escala mucho menor que las haciendas; sin embargo, eran igualmente agro-
ganaderos. Por ejemplo, el rancho de San Joseph Tlaltecahuacan poseía 
tres caballerías de “pan sembrar”, es decir, de trigo, otra caballería de tierra 
que usaba de “magueral” (siembra de magueyes) y otras dos caballerías de 
tierra. Por su parte, el rancho de Santa Barbara sembraba maíz y cebada, 
además tenía una huerta y como ganado tenía tres toros, 80 ovejas y 100 
ovejas “dadas”. 

	 11	 agn, Tierras, vol. 3622, exp.1, fs. 1-814.



Enriqueta Quiroz  |  159

Rendimiento de las siembras de policultivos

Realmente es muy poco lo que se sabe del rendimiento de los cultivos en 
Nueva España, aunque sí podemos señalar que, desde los comentarios de 
fray Bernardino de Sahagún (1830) y de Toribio de Benavente Motolinía 
(2011, p. 277), se conoció que en el valle de Puebla el rendimiento de las 
“sementeras” era extraordinario en el siglo xvi. Los dos cronistas coinci-
dieron en que de “una fanega de trigo se obtenían ciento cincuenta fanegas 
y de una fanega de maíz unas trecientas” (Sahagún, 1830, p. 241). No obs-
tante, para el Valle de México y hasta el siglo xviii no se había estimado 
su rendimiento de manera más precisa. Fue el destacado naturalista Ale-
jandro de Humboldt quien indicó que en este valle los rendimientos eran 
de 18 a 20 granos por uno sembrado. Además, comparó estas cifras con 
la productividad de ciertos lugares de Europa; así concluyó que los ren-
dimientos del Valle de México eran muy superiores a lo que se lograba en 
Francia, que tenía una relación de sólo diez granos por uno y en Inglaterra 
de doce a uno (Humboldt, 1991, p. 257). 

Con el tiempo, los cálculos para medir la productividad de Europa fue-
ron revisados por varios autores contemporáneos. Aunque, realmente no 
modificaron lo concluido por el viajero alemán. Así, el historiador Slicher 
van Bath señaló que Francia tuvo un rendimiento mínimo de tres semillas 
por una plantada y un máximo de diez por una. Igualmente, para Inglate-
rra indicó que la simiente fructificaba de uno a nueve y de uno a doce semi-
llas. Por lo tanto, con los datos entregados por estos estudios, es evidente 
que los rendimientos de maíz y trigo en el Valle de México eran superiores 
a los obtenidos en Europa desde mediados del siglo xviii. 

También debemos preguntarnos ¿si la productividad de Texcoco era 
similar a la del Valle de México? De acuerdo con la documentación consul-
tada en esta investigación, obtuvimos datos para la hacienda de San Telmo; 
en sus registros del año agrícola 1764-1765 se indica que de “5 fanegas de 
maíz de sembradura que me entregaron en el campo y en versa, produje-
ron 300 fanegas”, es decir, el rendimiento del maíz había sido de un grano 
a 60. Por su parte, en la hacienda San Bartolomé del Monte, en el año 1790 
se plantaron 41 fanegas de maíz en el paraje el Espiguero, de las que se 
esperaba un rendimiento de 5 330 fanegas,12 tal vez esta estimación era 
demasiado optimista; sin embargo, por lo bajo que fuesen los resultados, 

	 12	 agn, Tierras, vol. 3622, exp.1, fs. 1-814.



160  |  De la milpa a la hacienda: los policultivos del Texcoco novohispano

tendrían que ser cercanos a los de San Telmo. Estos cálculos realizados 
sobre algunas haciendas de Texcoco resaltan la potencialidad que tenía el 
sistema de policultivos. 

En la misma hacienda de San Telmo y para el mismo periodo, se sem-
braron 16 y media cargas de “trigo bueno”, las que rindieron 386 cargas, es 
decir, hubo una relación de uno a 23 como resultado, la que es muy cercana 
a las estimaciones entregadas por Humboldt para el Valle de México. Res-
pecto a la siembra de papas en San Telmo, podemos inferir igualmente una 
productividad alta, ya que, de 22 cargas de papas sembradas, se lograron 
reproducir por lo menos 716 cargas, que fue la cantidad que vendieron en 
el año agrícola 1764-1765.13

La circulación de la producción

El sistema productivo de las haciendas llevó a destacados autores –como 
Chevalier, Borah, Bazán, entre otros– a considerar a la hacienda con un 
régimen semifeudal y autosuficiente (Van Young, 1986, p. 26); más allá de 
la discusión si eran reproducciones señoriales, se debe poner atención que 
ser autártica no es lo mismo que ser una entidad aislada del entorno. La 
producción de las haciendas del Valle de México, estaba ligada a los mer-
cados locales y regionales. En el Valle de México, las haciendas sembraban 
cebada y semillas como frijol y lenteja para consumo interno y de los ani-
males, además enviaban al mercado urbano maíz, trigo y paja. Texcoco era 
una de las cuatro zonas cerealeras que abastecían a la capital (Quiroz, 2005, 
p. 269), pero sus haciendas igualmente atendían la demanda de diversos 
lugares del valle del Anáhuac.

 La hacienda de San Bartolomé del Monte tenía vínculos con la hacienda 
de Xala, localizada en Otumba, ya que desde 1777 tuvieron como dueño a 
José de la Bárcena, quien poseía además una mina en el Real de Temascal-
tepec y una casa comercial en ciudad de México, posteriormente, en 1790, 
las heredó José Ruiz de la Bárcena (Leal y Huajuca Rountree, 2019, pp. 71 
y 76). Por lo tanto, San Bartolomé no funcionaba de manera aislada, era 
parte de un complejo económico manejado por los Bárcena, que vincu-
laba la producción de la hacienda de Texcoco, como la de Otumba, y la 
demanda del real minero y de la ciudad de México.

	 13	 agn, Tierras, vol. 3572, exp.1, fs. 1-876.



Enriqueta Quiroz  |  161

Por su parte, la hacienda San Telmo14 vendía su producción con distin-
tos lugares del valle del Anáhuac (que es mucho más amplio que el Valle de 
México); enviaba trigo a Puebla, al molino del Rey y a particulares como 
Nicolás Barrón en la ciudad de México, también al molino Prieto y a Tex-
coco. No obstante, en 1764 sus principales envíos fueron a Puebla con 71 y 
media cargas, vendidas a siete pesos y dos reales cada una. Las papas que 
cultivaba las enviaba a la ciudad de México, Belem y Papalotla. En 1764 
vendió en total 716 cargas de papas, pero únicamente envió a México 20 
cargas a dos pesos cada una. Al parecer, sólo una parte de la producción 
de cebada la enviaba a la capital y el resto se utilizaba como forraje para los 
animales, especialmente cerdos, caballos y mulas. Las habas que producía 
la misma hacienda servían de alimento “en la casa”, también de ración para 
los indios, que en septiembre de 1765 representó un gasto mensual de 42 
almudes, que se les daba independientemente de su jornal (aproximada-
mente tres almudes a cada uno); por su parte, en la cocina se gastaban dos 
cargas mensuales de maíz como alimento para los trabajadores, que era su 
principal alimento preparado por una cocinera y una molendera, además 
de ofrecerles diariamente chocolate.

Maneras de preprar la tierra y herramientas utilizadas

Según Bernardino de Sahagún (1830, p. 314), la tierra que los indios sem-
braban era previamente preparada, tanto así que distinguían diferentes 
tipos de tierra; una era la tierra estercolada que era una tierra suave por el 
“estiércol” que le incorporaban, otras eran abonadas con “maderos podri-
dos” o también usaban tierra de “donde las hierbas se convierten en estiér-
col”, en términos actuales podríamos llamarla tierra compostada o tierra 
de hojas. También mencionaba otra muy fértil que llamaban “tierra que 
el agua ha traído” y, acerca de ella, el cronista decía: “se hace mucho maíz 
y trigo”. Esta tierra traída por el agua, la encontraban en las riveras de los 
ríos o era arrastrada a través de las vertientes de montañas, su condición 
no era arenosa, según su testimonio. Indicó que “el agua traída de los altos” 
era “suave de labrar” e igualmente fértil que las tierras preparadas. Esto 
nos hace pensar en los sistemas de regadío que existían en Texcoco, como 
hemos dicho anteriormente, el origen del agua de los acueductos y canales 

	 14	 agn, Tierras, vol. 3572, exp.1, fs. 1-876.



162  |  De la milpa a la hacienda: los policultivos del Texcoco novohispano

estaba en la sierra; por lo tanto, estaba cargada de minerales de aquellos 
montes. De tal forma que los terrenos eran abonados de manera natural, de 
ahí una de las razones de la reconocida fertilidad en la zona. 

Asimismo, el fraile Bernardino de Sahagún (1830, p. 315) señaló que 
había tierras de riego, como las de Texcoco, así como tierras fértiles en 
la ladera de los cerros “repecho” o falda de algún monte “o collado” que 
los indios llamaban “tierra de cuesta”, estas tierras que eran “pedregosas 
o cascajosas” eran ásperas y secas, pero en ellas se “hacía bien el maíz”. 
Esta descripción probablemente atiende al sistema de terrazas que Pomar 
describió como tierra acamellonada, a la que nos referimos anteriormente. 

Asimismo, Sahagún (1830, pp. 28-29) igualmente describió las etapas 
de labranza de la tierra, en su escrito sobre “el buen labrador”. A continua-
ción se presenta el texto fragmentado, pensando en distinguir las diversas 
tareas que el campesino conllevaba durante el año agrícola:

1) cavar la tierra en tiempo de seca, desmontar, allanar lo cavado, luego hacer 
“camellones”.
	 2) ablandar bien la tierra, arar la tierra en su tiempo, hacer linderos y 
vallados y romper la tierra en tiempo de aguas. 
	 3) hacer hoyos para sembrar la semilla y regarla en tiempo de seca, sem-
brar derramando la semilla.
	 4) agujerear para plantar el frijol, cegar los hoyos donde está el maíz sem-
brado o allegar la tierra.
	 5) a lo nacido quitar el ballico (pasto), entresacar las vallas quebrándo-
las y apartar las mazorquillas y quitar los hijos de estas y los tallos para que 
crezca lo nacido, entresacar las mazorcas verdes.
	 6) al tiempo de la cosecha quebrar las cañas cogiéndolas, coger el maíz, 
desollar o desnudar las mazorcas, y atar las unas con las otras, hacer sartales 
uniendo unas con otras, arrastrar lo cogido y ponerlo en silos.

De acuerdo con los pasos descritos anteriormente, la labranza de la tie-
rra especialmente en las milpas, donde se sembraba por lo menos maíz y 
frijol, el trabajo era continuo durante todo el año agrícola en el que se des-
taca una temporada “de seca” y otra “de aguas”. A este tipo de cultivo se le 
ha llamado cultivo intensivo de labranza, especialmente practicado en las 
zonas templadas y frías de los altiplanos (Rojas, 1989, p. 30). Consideramos 
que la manera de trabajar la tierra en la jurisdicción de Texcoco continuó 
siendo muy semejante a la descrita durante todo el periodo novohispano; 



Enriqueta Quiroz  |  163

salvo la tierra destinada al trigo o a la cebada que comenzó a ser roturada 
por el arado. 

En San Telmo pudimos encontrar en sus inventarios del año 1792 que 
la siembra se había realizado con barbecho de dos fierros,15 es decir se había 
limpiado con el arado; sin embargo, se habían plantado 23 fanegas de maíz 
trabajando la tierra con “coa”, otras ocho “picando la tierra” y diez fanegas 
“a tapa pie”.16 A través de estas descripciones percibimos la continuidad 
de las técnicas descritas por Sahagún, tales como hacer hoyos y picar la 
tierra con instrumentos prehispánicos. Así como la técnica “a tapa pie” se 
reconoce en la actualidad como la más antigua y tradicional, aun utilizada 
en comunidades de Puebla y Tlaxcala, principalmente para sembrar frijol 
y haba (Rojas-Tiempo et al., 2012). También resalta el uso de la coa pero 
también se usaba el arado para barbechar la tierra, que en esa época podía 
tener una o dos puntas de fierro (“rejas”). Autores como Arij Ouweneel han 
encontrado en haciendas al norte de la ciudad de México durante el siglo 
xviii, la continuidad del uso de la coa, pero en su caso, los indios seguían 
el arado y por detrás de este iban metiendo las semillas con la coa (1998, 
p. 119). 

Pese a ello, arar la tierra era una práctica que se fue adoptando poco a 
poco por los indígenas, la que aprendieron en las haciendas y en los ranchos 
de mestizos, donde trabajaban como labradores. Básicamente, el arado dis-
minuía la mano de obra en la labranza, porque su diseño permitía remover la 
tierra más fácilmente y hacer surcos. El arado utilizado en Nueva España fue 
el arado romano o criollo, que estaba integrado por cinco piezas casi todas 
de madera: cabeza, reja, telera, timón y mancera (Von Wobeser, 1989, p. 86). 

Como se puede observar en el cuadro 4, la mayoría de las herramientas 
que había en la hacienda San Bartolomé del Monte eran coas de diferentes 
calidades y usos. Había coas para plantar magueyes, que se complemen-
taban con barretas chicas para picar la misma planta, así como coas chi-
cas que se usaban como palita corta. Sin embargo, si pensamos que con el 
arado se podía ahorrar mano de obra y abarcar más tierras de sembradío, 
es comprensible que hubiere menos herramientas de origen europeo en la 
mencionada hacienda.

	 15	 La palabra barbecho debe ser entendida como el breve periodo antes del inicio de las llu-
vias, en la que se recogían los rastrojos de la siembra anterior, y a continuación se roturaba 
la tierra para sembrar nuevamente.

	 16	 agn, Tierras, vol. 3572, exp. 1, fs. 1-876.



164  |  De la milpa a la hacienda: los policultivos del Texcoco novohispano

Cuadro 4. Herramientas para labrar en San Bartolomé del Monte 1795
Origen prehispánico Origen europeo

20 coas viejas 8 yugos largos nuevos
17 coas nuevas 20 cabezas de arado agujereadas
6 coas magueyeras barreta chica de picar magueyes
50 coas servibles 12 talachas para romper la tierra y cortar 

tallos y raíces
2 coas más chicas, (palita corta)
Total 95 coas

Fuente: agn, Tierras, vol. 3622, exp. 1, fs. 1-814.

La mano de obra utilizada para cultivar la tierra en San Bartolomé del 
Monte era mayoritariamente indígena, esto significa que la influencia pre-
hispánica en la manera de sembrar continuó, al menos en lo referente al 
cultivo de maíz. Los mismos españoles dejaron que las comunidades con-
tinuaran sembrando este grano desde el siglo xvi. El magistrado Alonso de 
Zurita, quizá, intentando aliviar las largas faenas a las que eran sometidos 
los indios por los encomenderos, aconsejó: “No conviene mandarles sem-
brar trigo porque es grandísimo trabajo para ellos, porque no lo entienden 
ni tienen con qué arar, y han menester para ello pagar españoles que lo 
siembren y beneficien, que les es gran vejación y el maíz lo siembran con 
facilidad porque lo saben y la entienden” (Zurita, 1891, pp. 208-209).

Como se puede observar, Zurita hizo notar la gran diferencia entre las 
técnicas utilizadas, especialmente por el uso del arado entre los españoles, 
así como la diferencia cultural en la siembra de estos dos cereales, ambos 
desconocidos tanto por unos como los otros. Sin embargo, los indios siguie-
ron siendo grandes hortelanos, expertos en la siembra de policultivos, que 
los españoles intentaron replicar en sus haciendas, pero con el acompaña-
miento de ganado. 

Palabras finales

El crearse las haciendas texcocanas no desaparecieron las técnicas agrícolas 
indígenas. Por el contrario, los indios como mano de obra campesina, intro-
dujeron sus propias plantas comestibles en tierras que ya no les pertenecían. 
Con esa experiencia, los españoles observaron la complementariedad entre 



Enriqueta Quiroz  |  165

las especies que aquellos sembraban, también adoptaron el ciclo agrícola, 
prácticamente continuo, con un muy breve periodo de barbecho. Las tablas 
que hemos descrito en las haciendas hablan de la siembra simultánea de 
cereales con resultados nunca antes observados por los españoles. Obtener 
trigo, cebada y maíz dentro de un mismo ciclo agrícola era algo prodigioso, 
sin siquiera contar los frijoles, las calabazas, las papas y las habas introduci-
das y los árboles frutales; el fenómeno de la fertilidad fue atribuido por los 
españoles al clima y a la calidad de la tierra. Sin embargo, no se interesa-
ron en conocer el tratamiento que hacían de la tierra, donde el agua de los 
acueductos y canales estaba llena de minerales, así como los árboles y flores 
estaban integrados a las milpas los primeros contribuían con nutrientes 
a las plantas y las segundas alejaban las plagas. Por todas estas razones 
consideramos que el ecosistema milpa dio origen a los policultivos en las 
haciendas novohispanas, práctica que era desconocida hasta ese momento 
en Europa. 

Lista de referencias

Acosta, J. (1954). Historia natural y moral de Las Indias. Madrid: Atlas. 
https://www.cervantesvirtual.com/obra/historia-natural-y-mo-
ral-de-las-indias--0/ [Consulta: 11 de junio de 2024.]

Alzate, J. M. (1767). Atlas eclesiástico del arzobispado de México. https://
bvpb.mcu.es/es/consulta/registro.do?id=397651 [Consulta: 10 de 
agosto de 2024.]

Braudel, F. (1984). Civilización material, economía y capitalismo. Siglos 
xv-xviii. Las estructuras de lo cotidiano. Madrid: Alianza Editorial. 

Birrichaga, D. (2003). Administración de tierras y bienes comunales. Polí-
tica, organización territorial y comunidad de los pueblos de Texcoco 
1812-1857 (tesis de doctorado). El Colegio de México, México. 

Boyd-Bowman, P. (1970). Observaciones sobre el español hablado en 
México en el siglo xvi. Actas del III Congreso de la Asociación In-
ternacional de Hispanistas (pp.137-142). México: Asociación In-
ternacional de Hispanistas; El Colegio de México. https://www.
cervantesvirtual.com/obra/observaciones-sobre-el-espanol-habla-
do-en-mexico-en-el-sigloxvi/ [Consulta: 30 de agosto de 2024.]

Clavijero, F. J. (1844). Historia antigua de México y su conquista. México: 
Imprenta de Lara.



166  |  De la milpa a la hacienda: los policultivos del Texcoco novohispano

Flannery, K. (1989). Los orígenes de la agricultura en México. En T. Rojas 
Rabiela y W. Sanders (eds.). Historia de la agricultura prehispánica. 
Siglo xvi (pp. 237-263). México: Instituto de Antropología e Historia. 

Espinosa Olivares, R. (2012). El molino de Tuzcacuaco: Antecedentes de 
la hacienda Molino de Flores, Texcoco, Estado de México, 1567-
1667. Boletín de Monumentos Históricos/Tercera época, 25, 94-108.  
https://revistas.inah.gob.mx/index.php/boletinmonumentos/article/
view/2194 [Consulta: 8 de septiembre de 2024.] 

Gage, T. (1946). Nueva Relación que contiene los viajes de Tomas Gage en 
Nueva España. Guatemala: Biblioteca Goathemala. https://archive.
org/details/biblioteca-goathemala-aghg-vol-xviii-los-viajes-de-to-
mas-gage-en-la-nueva-espanya/page/n3/mode/1up?view=theater&-
q=Tezcuco [Consulta: 10 de enero de 2024.] 

Galván Rivera, M. (1998). Ordenanzas de tierras y aguas. México: Archivo 
Histórico del Agua; Centro de Investigaciones y Estudios Superiores 
en Antropología Social.

Gerhard, P. (1986). Geografía Histórica de la Nueva España 1519-1821. Mé-
xico: Universidad Nacional Autónoma de México.

Gibson, C. (2007). Los aztecas bajo el dominio español 1519-1818. México: 
Siglo XXI.

Guinot Rodríguez, E. (2008). Agrosistemas del mundo andalusí: crite-
rios de construcción de los paisajes irrigados. En J. de la Iglesia (ed.), 
XVIII Semana de Estudios Medievales. Cristiandad e Islam en la 
Edad Media hispana (pp. 209-238). Logroño: Instituto de Estudios 
Riojanos.

Guzmán Puente, M.A. y Palerm Viqueira, J. (2005). Los jagüeyes en la re-
gión de los Altos Centrales de Morelos. Boletín del Archivo Histórico 
del Agua, 10(29), 21-26. https://biblat.unam.mx/hevila/Boletindelar-
chivohistoricodelagua/2005/vol10/no29/2.pdf [Consulta17 de octu-
bre de 2024.]

Hernández, F. (s. f.). Escritos varios. http://www.franciscohernandez.unam.
mx/07_indice_tomo06_005.html [Consulta: 15 de mayo de 2020.]

Humboldt, A. (1991). Ensayo político sobre el reino de la Nueva España. Mé-
xico: Porrúa.

Leal, J. F. y Huacuja Rountree, M. (2019). San Antonio Xala. Contrapunteo 
del funcionamiento económico de una hacienda pulquera en la se-
gunda mitad del siglo xviii y en el último tercio del siglo xix. Revista 
Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales, 24(91), 59-119.



Enriqueta Quiroz  |  167

Lockhart, J. (2013). Los nahuas después de la conquista. Historia social y 
cultural de los indios del México central, del siglo xvi al xviii. México: 
Fondo de Cultura Económica. 

Martínez, E., Fuentes, J. P. y Acevedo, E. (2008). Carbono orgánico y pro-
piedades del suelo. Revista de la Ciencia del Suelo y Nutrición Vegetal, 
8(1), 68-96. https://www.scielo.cl/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S0718-27912008000100006 [Consulta: 20 de marzo de 2024.]

Motolinía, T. B. (2011). Relación de la Nueva España. México: Consejo Na-
cional para la Cultura y las Artes.

Olivares Orozco, J. (2004). San Nicolás Tlaminca en los siglos xvi y xvii. 
Movimientos y reacomodos de los pueblos de la sierra: el nacimien-
to de San Miguel Tlaixpan y La Purificación. Texcoco Cultural, 1(7). 
https://www.facebook.com/texcococultural?fref=ts [Consulta: 30 oc-
tubre 2024.]

Ouweneel, A. (1998). Ciclos interrumpidos. Ensayos sobre historia rural 
mexicana. Siglos xviii-xix. México: El Colegio Mexiquense.

Palerm, A. y Wolf, E.(1990). Agricultura y civilización en Mesoamérica. Mé-
xico: Gernika.

Pomar, J. B. (1891). Relación de Texcoco. En Nueva Colección de documen-
tos para la historia de México (vol. iii, pp. 1-69), México: Imprenta 
de Francisco Díaz de León. http://cdigital.dgb.uanl.mx [Consulta: 18 
septiembre 2024.]

Quiroz, E. (2005). Entre el lujo y la subsistencia. Mercado abastecimiento y 
precios de la carne en la ciudad de México, 1750-1812. México, El Co-
legio de México/Instituto Mora.

Quiroz, E. (2024). Quelites o arvenses, viejos y nuevos saberes de la agricul-
tura. En E. Quiroz (coord.), Del aguacate a la espirulina. Globaliza-
ción, biodiversidad y descolonización alimentaria en México. México: 
Instituto Mora.

Rojas Rabiela, T. (2019). El paisaje del agua y la tierra de la Acolhuatla-
lli a través del mapa de Patlachiuhqui y Moyotepec, Texcoco, 1592. 
Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad [online], 40(160), 7-34.  
https://doi.org/10.24901/rehs.v40i160.665 [Consulta: 24 de septiem-
bre de 2024.] 

Rojas Rabiela, T. y Sanders, W. (eds.) (1989). Historia de la agricultura pre-
hispánica. Siglo xvi. México: Instituto Nacional de Antropología e 
Historia.



168  |  De la milpa a la hacienda: los policultivos del Texcoco novohispano

Rojas-Tiempo, J., Díaz-Ruiz, R., Álvarez-Gaxiola, F., Ocampo-Men-
doza, J. y Escalante-Estrada, A. (2012). Tecnología de produc-
ción de haba y características socioeconómicas de productores en 
Puebla y Tlaxcala. Revista Mexicana de Ciencias Agrícolas, 3(1), 
35-49. https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S2007-09342012000100003&lng=es&tlng=es [Consulta: 28 de oc-
tubre de 2024.]

Sahagún, F. B.(1830). Historia general de las cosas de Nueva España. Méxi-
co: Imprenta del ciudadano Alejandro Valdés. 

Van Young, E. (1986) La historia rural de México desde Chevalier: histo-
riografía de la hacienda colonial. Historias, 12, 23-65. https://revis-
tas.inah.gob.mx/index.php/historias/article/view/15204 [Consulta: 
26 de noviembre de 2024.]

Von Wobeser, G. (1989) La formación de la hacienda en la época colonial: 
el uso de la tierra y el agua. Mexico: Universidad Nacional Autónoma 
de México. 

Zurita, A. (1891). Breve relación de los señores de Nueva España. En Nue-
va Colección de Documentos para la Historia de México (vol. iii, pp. 
71-319). México: Imprenta de Francisco Díaz de León. http://cdigital.
dgb.uanl.mx [Consulta: 18 de septiembre de 2024.]



[ 169 ]

Temporalidad, ritualidad y diversidad 
alimentaria en la milpa mazahua  
del Estado de México*

Ana Karen Vázquez Hernández**

	 *	 Este capítulo es un extracto de la tesis intitulada “La construcción sociocultural de la 
percepción alimentaria jñatjro: relaciones de poder, estrategias alimentarias y políticas 
públicas del Estado mexicano. 1950-2020”, que me encuentro ultimando a fin de obtener 
el grado de doctora en Antropología Social.

	 **	 Posgrado en el Centro de Estudios Antropológicos del Colegio de Michoacán.

Introducción

La agricultura es una de las principales actividades de mujeres y hombres 
jñatjro (mazahuas), quienes a la par del desarrollo de otras ocupaciones 
económicas mantienen la siembra de sus milpas familiares a fin de obte-
ner sus alimentos. En su lengua materna, este sistema agrícola tradicional 
es nombrado nu juajma y hace referencia a la tierra cultivada con maíz y 
otras especies cosechadas –y toleradas– que reciben para su crecimiento 
únicamente el agua de las lluvias. Al tratarse de una siembra de temporal 
afín a las condiciones climatológicas de su entorno, las comunidades jñatjo 
producen sus milpas anualmente y a lo largo del ciclo agrícola realizan 
diversos rituales para asegurar un buen temporal y abundantes cosechas.

En el presente texto busco caracterizar la milpa mazahua del Estado de 
México a partir de los conocimientos compartidos por los interlocutores 
jñatjro sobre su reconocimiento del temporal, la diversidad alimentaria y 
la ritualidad que intermedia su producción milpera. Para alcanzar ese pro-
pósito, destaco los datos obtenidos durante el trabajo de campo realizado 
en diferentes momentos en localidades de San Felipe del Progreso entre 
los años 2013 a 2022, periodo en que el registro etnográfico se centró en 



170  |  Temporalidad, ritualidad y diversidad alimentaria en la milpa mazahua

la comida cotidiana, festiva y ritual de las comunidades mazahuas y sus 
actividades vinculadas a la producción milpera. 

A fin de lograr lo anterior, la exposición del documento seguirá el 
siguiente orden. Primero presento el escenario de la investigación y enun-
cio la metodología realizada. Luego exhibo el reconocimiento de la milpa 
como un sistema agrícola tradicional biocultural. Enseguida describo la 
milpa mazahua del Estado de México en atención a las actividades agríco-
las y rituales llevados a cabo por los jñatjro a lo largo del ciclo agrícola y 
destaco la diversidad alimentaria que aprovechan de la producción mil-
pera. En último término enuncio los retos actuales de la milpa mazahua.

Escenario de estudio

San Felipe del Progreso es un municipio ubicado al nor-noroeste del Estado 
de México, en la denominada región mazahua (véase mapa 1). Al norte 
colinda con los municipios de El Oro y Jocotitlán; al sur, con Villa Victoria, 
San José del Rincón y Almoloya de Juárez; al este, con Ixtlahuaca; y al oeste 
con San José del Rincón; todos ellos municipios del mismo estado.

La región mazahua está enclavada en la provincia fisiográfica del Eje 
Neovolcánico (en) y una porción del norte de la Sierra Madre del Sur, a lo 
largo de grandes sierras volcánicas, montañas, mesetas, laderas, lomas, lla-
nuras y valles que se alternan con varios cuerpos lacustres (Sánchez, 2022, 
pp. 51-53). En este territorio, el clima es principalmente subhúmedo con 
lluvias en verano y la temperatura anual varía entre los 12 y los 18° C y 
puede llegar a temperaturas mínimas de 2 y máximas de 28° C. Las lluvias 
abundan entre los meses de julio a septiembre;1 febrero y marzo se carac-
terizan por los vientos, tolvaneras y lluvias ligeras; y de noviembre a enero 
los días son más fríos y nebulosos (González y Vega, 2018, p. 267). Estos 
factores medioambientales dan forma a un espacio de relieves y paisajes 
agrestados donde se desarrollan bosques de coníferas y encinos, y coe-
xiste una gran diversidad de especies animales y vegetales. La variación 

	 1	 La precipitación pluvial en la región mazahua varía pero generalmente se encuentra entre 
800 y 1 200 mm (inegi, Síntesis de Información geográfica del Estado de México, 2021).



Ana Karen Vázquez Hernández  |  171

altitudinal,2 el clima y la precipitación pluvial determinan la producción 
milpera de temporal entre sus habitantes, quienes se distinguen por com-
partir una matriz cultural expresada en la lengua mazahua (Hoyos, 2000; 
Sandoval, 1977; Serrano, Gastón, Cruz y Madrigal, 2011).

Mapa 1. Localización del municipio San Felipe del Progreso, Estado de México

Fuente: Castillo (2016, p. 221).

Los mazahuas se nombran a sí mismos jñatjo-jñatjro (según la variante) 
que significa “los que hablan la palabra nada más”.3 Este gentilicio de iden-
tidad étnica designa a un pueblo con lengua, historia y cultura propia, 
cuya particular forma de ver y entender el mundo es tangible “en sus usos 
alimentarios, prácticas y conocimientos tradicionales” (Figueroa y Pérez, 
2020, pp. 170-171). La lengua mazahua pertenece a la familia otoman-
gue y dentro de esta al tronco lingüístico otopame; tiene dos variantes 

	 2	 Las zonas habitadas por los mazahuas se encuentran en altitudes que van desde los 2 200 
metros hasta los 3 000 metros sobre el nivel del mar.

	 3	 Antolín Celote (2006) precisa que la palabra jñatjo se constituye por el verbo ñaa “hablar”; 
que al prefijarse la fricativa glotal sorda /h/ se sustantiva en jña, “palabra” y al sufijarse el 
elemento tjo que significa “nada más”, da origen a la palabra jñatjo, cuyo significado es “los 
que hablan la palabra nada más” (p. 23).



172  |  Temporalidad, ritualidad y diversidad alimentaria en la milpa mazahua

lingüísticas: el jñatjo o mazahua del Occidente y el jñatrjo, también lla-
mado mazahua del Oriente.4 

Considerando estas particularidades, la delimitación de la región 
mazahua abarca trece municipios del Estado de México: Almoloya, Atla-
comulco, Donato Guerra, El Oro, Ixtapan del Oro, Ixtlahuaca, Jocotitlán, 
San Felipe del Progreso, San José del Rincón, Temascalcingo, Valle de 
Bravo, Villa de Allende y Villa Victoria; y cuatro del estado de Michoacán: 
Angangueo, Ocampo, Susupato y Zitácuaro.

Como he señalado líneas arriba, el área de análisis de mi investigación 
comprende los límites municipales de San Felipe del Progreso, pero iden-
tifico que sus características lo hacen parte de la región mazahua. Gran 
parte de su población pertenece al grupo indígena mazahua, de 144 924 
habitantes, 39 325 hablan lengua indígena (inegi, 2020). Las celebraciones 
religiosas de la cabecera municipal y de cada una de las 104 localidades 
que lo integran se realizan con base en el sistema de cargos, y estas se 
relacionan con su actividad agrícola, pues gran parte de las familias del 
municipio se dedican a la siembra de la tierra de temporal. Estos elementos 
me permiten señalar que una gran parte de los habitantes de San Felipe del 
Progreso tienen una herencia de tradición mesoamericana expresada en 
su vida diaria y en las actividades del ciclo agrícola, que hoy en día se cele-
bran a la par del ciclo religioso (Broda y Good, 2014). Con esto quiero decir 
que las comunidades mazahuas del área de estudio comparten rasgos de 
su cosmovisión con otros grupos étnicos, tales como el apego y veneración 
a la tierra y a los sitios sagrados del entorno, la división del calendario de 
acuerdo al ciclo agrícola del maíz, el reconocimiento de los fenómenos 
astronómicos y el mantenimiento de relaciones de reciprocidad entre la 
humanidad y las divinidades.

	 4	 De acuerdo con el Catálogo de las lenguas indígenas nacionales (2008), la variante del Oc-
cidente se habla en municipios del Estado de México (Atlacomulco, Temascalcingo, Villa 
de Allende y Villa de Victoria) y de Michoacán de Ocampo (Zitácuaro). La variante del 
Oriente se habla en los municipios del Estado de México (Almoloya de Juárez, Atlacomul-
co, Donato Guerra, El Oro, Ixtapan del Oro, Ixtlahuaca, Jiquipilco, Jocotitlán, San Felipe 
del Progreso, Valle de Bravo, Villa de Allende, Villa Victoria) y de Michoacán de Ocampo 
(Angangueo, Ocampo, Susupuato y Zitácuaro).



Ana Karen Vázquez Hernández  |  173

Metodología

La investigación que sustenta el presente escrito partió del enfoque y 
método etnográfico en los términos planteados por Rosana Guber (2011), 
es decir, a lo largo del trabajo de campo busqué aprehender las estructu-
ras conceptuales de las mujeres y hombres mazahuas, constituidos como 
sujetos sociales para los fines del estudio, para generar una interpretación 
sobre lo que piensan y dicen sobre la producción milpera. En este texto me 
concentro en presentar la milpa desde la perspectiva de los sujetos sociales 
que habitan en tres localidades ubicadas al este de la cabecera municipal de 
San Felipe del Progreso: San Jerónimo Bonchete,5 Calvario del Carmen6 y 
San Nicolás Guadalupe.7

El trabajo de campo en San Jerónimo Bonchete se realizó durante visi-
tas trimestrales de quince y hasta 30 días por espacio de dos años entre 
2013 y 2014 y visitas posteriores en 2018 y 2019. Tiempo después, realicé 
trabajo de campo en Calvario del Carmen durante dos temporadas tri-
mestrales, la primera de julio a septiembre del 2018 y la segunda de enero 
a marzo del 2019. La última temporada en campo se realizó de mayo del 
2021 a julio de 2022, tiempo en que establecí mi residencia en el centro 
del municipio en cuestión y realicé constantes registros en San Nicolás 
Guadalupe. Durante estos periodos registré el proceso de transmisión de 
los saberes de la cultura culinaria mazahua y las actividades del proceso 
alimentario –obtención, distribución, preparación, consumo y desecho– 
realizadas por las localidades, entre las que resaltaron aquellas vinculadas 
a la agricultura. 

La información etnográfica se obtuvo a partir de una metodología 
en campo caracterizada por la observación directa y –en la medida de lo 

	 5	 Localidad ribereña a la presa de Tepetitlán, asentada entre lomeríos, a 2 741 metros sobre el 
nivel del mar. De acuerdo con el Censo de Población y Vivienda su población total asciende 
a 3 366 personas, de las cuales 1 764 son mujeres y 1 602 son hombres. De estos, 27% son 
hablantes de lengua indígena, esto es 917 personas (inegi, 2020).

	 6	 Se ubica en un valle al costado de los encharcamientos de la presa de Tepetitlán y entre 
lomeríos de mediana altura, a 2 540 metros sobre el nivel del mar. Tiene 5 944 habitantes, 
3 063 mujeres y 2 881 hombres. El 26.6% de su población es hablante de lengua indígena, es 
decir 1 460 personas (inegi, 2020). 

	 7	 Localizada entre montañas y cerros a 2 741 metros sobre el nivel del mar. Conforme al 
Censo de Población y Vivienda del 2020 se trata de la localidad más poblada de este muni-
cipio, con 7 185 personas, 3 635 mujeres y 3 550 hombres. De las cuales 4 049 son hablantes 
de lengua indígena, esto es 56.4% de la población (inegi, 2020).



174  |  Temporalidad, ritualidad y diversidad alimentaria en la milpa mazahua

posible– participante sobre las actividades del ciclo agrícola, entre ellas, 
la selección y resguardo de semillas, la siembra, los cuidados durante el 
crecimiento de la milpa, la cosecha y la preparación de la tierra. Sobre estas 
temáticas se llevaron a cabo entrevistas abiertas, semiestructuradas y a pro-
fundidad con distintos sujetos sociales, entre ellos, niños y niñas de seis a 
doce años; mujeres y hombres adultos entre 18 a 56 años; y mujeres y hom-
bres ancianos cuya edad rondaba de los 63 a los 84 años. Con los adultos y 
ancianos, pero mayormente con los últimos profundicé, en relatos exten-
didos, historias de vida y en el registro de los términos en lengua jñatjro 
(variante del mazahua del oriente hablada por los interlocutores) que hacen 
referencia a los fenómenos físicos que intervienen en la producción milpera 
y a los ingredientes que de ahí obtienen para su comida. 

Mis diálogos con los interlocutores mazahuas se han dado en español 
y en su lengua materna, aunque mayormente en la primera. Esto se debe 
a que el español es la lengua mayormente utilizada en las comunidades de 
estudio como resultado de las políticas estatales lingüísticas y educativas 
del siglo xx que buscaron su castellanización. Las personas mayores a los 
60, quienes tienen un nivel de bilingüismo menor, solían hablarme en len-
gua jñatjro y con ayuda de sus familiares e intérpretes locales pude enten-
der y traducir sus enseñanzas.

La milpa: un sistema agrícola tradicional

En la actualidad, la milpa, entendida como “un agroecosistema de poli-
cultivo de origen milenario donde el maíz es el eje central del sistema y 
se siembra asociado con otros cultivos; además de mezclarse con plantas 
silvestres toleradas y fauna doméstica y silvestre” (González-Jácome, 2018, 
p. 38), se reconoce como una pieza de alto valor para la sustentabilidad y 
soberanía alimentaria en México y el mundo. Y es que en la milpa “concita 
todo un complejo sistema agrícola de largo recorrido en Mesoamérica, que 
es donde se originó, se desarrolló y convive hoy con los graves problemas 
de los campesinos” (Garrido, 2013, p. 159). Estos últimos, portadores de 
parte de la cultura del maíz y la milpa, “la continúan practicando y desa-
rrollando aun en las condiciones adversas que se enfrentan en la actuali-
dad” (Buenrostro, 2013, p. 204), lo cual es posible al tratarse de uno de los 
sistemas agrícolas tradicionales, definidos como:



Ana Karen Vázquez Hernández  |  175

Aquellos en que la fuerza de trabajo es familiar, la producción se dirige tanto 
al consumo familiar como al mercado, pero el balance entre ambos elemen-
tos se organiza a lo largo del año y depende de las necesidades familiares, 
incluidas las sociales, que son de gran importancia para el grupo y sus redes 
tanto familiares como comunales. Una parte de la alimentación se deriva 
del (o los) sistema(s) agrícola(s) tradicional(es) y no tradicional(es) con que 
cuentan las familias; esta parte varía a lo largo del año y con ello también lo 
hacen las dietas cotidianas. Están articulados a festividades y ceremoniales 
religiosos o civiles, donde participa la comunidad, y a una visión del mundo 
compartida por los miembros del grupo. A pesar de ser sistemas de escala 
pequeña y media, pueden ser altamente productivos. Su mayor importancia 
radica en que son la base para que las familias logren la autosuficiencia ali-
mentaria en un alto porcentaje; por esta razón constituyen un escudo protec-
tor, un colchón, contra los riesgos económicos producidos por el mercado y 
sus eventualidades o vaivenes (Cahuich, 2012, y González, 2010, pp. 141-158 
citado en González-Jácome, 2018, p. 25).

Los sistemas agrícolas tradicionales, y en consecuencia las milpas, se 
encuentran adaptados a las condiciones locales del ambiente y se vincu-
lan a aspectos culturales, sociales y económicos variables en las distin-
tas regiones, por lo tanto, existen muchos tipos de milpas. Es gracias al 
conocimiento desarrollado y transmitido generacionalmente por socie-
dades campesinas-indígenas que este sistema agrícola de policultivo –en 
donde se siembran más de tres especies al mismo tiempo– proporciona 
hasta nuestros días la alimentación básica a las familias campesinas que 
la trabajan. 

La milpa en la región mazahua

La milpa en la región mazahua ha sido estudiada al margen de distintos 
objetos de estudio partiendo siempre del reconocimiento de esta como 
un recurso biocultural, cuya diversidad se relaciona con el uso, manejo y 
conocimientos tradicionales de las comunidades que las sustentan. Al res-
pecto destacan los trabajos de autores locales que han avanzado reflexiones 
en torno a la milpa desde diferentes enfoques, entre ellos, el biogeográ-
fico (Reyes-Carcaño, Chávez, Moctezuma y Ramírez, 2021), etnoecológico 
(Vásquez, Chávez, Herrera y Carreño, 2016) y etnográfico (Figueroa y De 
la Luz, 2023; Paulino, 2022). 



176  |  Temporalidad, ritualidad y diversidad alimentaria en la milpa mazahua

Muestra de ello es el trabajo de Alicia Vásquez, Cristina Chávez, Fran-
cisco Herrera y Fermín Carreño (2016), quienes abordan el estudio de la 
milpa desde la etnoecología y la reconocen como parte del patrimonio 
biocultural de San Pedro el Alto, Temascalcingo, en el Estado de México. 
En su opinión, la milpa se define como un sistema agroecológico mesoa-
mericano: “baluarte de conocimientos y creencias campesinos sustentados 
en experiencia-saberes de campesinos y campesinas sobre el cultivo de la 
tierra, desde la siembra hasta la cosecha de la milpa” (Vásquez et al., 2016, 
p. 144). Su trabajo apunta al hecho de que este sistema agrícola tradicional 
“funciona a partir de la biodiversidad contenida, lo cual posibilita tener 
alimentos a lo largo del tiempo, aunque se debe reconocer que, en algu-
nos casos, la milpa puede proveer de excedentes en su producción para la 
comercialización, sin que ello sea su función principal” (Vásquez et al., 
2016, p. 150). 

Por otra parte, David Figueroa y Sofía de la Luz (2023) abordan la 
memoria alimentaria de los mazahuas de la región de los Baños en el muni-
cipio de Ixtlahuaca, Estado de México. Su trabajo se centra en la memoria 
colectiva sobre los saberes y sabores tradicionales vinculados a la alimenta-
ción, al margen de lo cual señalan a la milpa como el principal agrosistema 
de las comunidades mazahuas. Argumentan que su biodiversidad se carac-
teriza esencialmente por la presencia de los cultivos de maíz, frijol y cala-
baza; además de habas, chícharos, tomate y jitomate. Además, reconocen 
que dicho sistema vincula el ambiente con diversas prácticas económicas, 
socioculturales y religiosas, a través de los ciclos rituales y las formas de 
organización social y comunal. 

Desde otra perspectiva, Laura Reyes, Angélica García y María Madrazo 
(2018) abordan la herbolaria en el paisaje biocultural de dos comunidades 
del Estado de México: La Era, en el municipio de San Felipe del Progreso y 
La Concepción de los Baños en Ixtlahuaca. Ellas parten de un enfoque bio-
geográfico y destacan los espacios de cultivo y recolección para la práctica 
de la herbolaria –entre ellos la milpa– el cual definen como multipropósito 
y muestra de la bioculturalidad del paisaje (Reyes-Montes, Pérez y Mocte-
zuma, 2018). 

A su vez, Sergio Paulino (2022), preocupado por los procesos de 
salud-enfermedad de la cultura mazahua, así como de las relaciones de los 
seres humanos con el entorno natural, menciona a la milpa y el monte como 
espacios-seres importantes y sagrados que forman parte de la tierra y en 
donde se origina la vida. Argumenta que tanto la milpa como el monte 



Ana Karen Vázquez Hernández  |  177

“albergan y protegen tanto a seres que pertenecen a la flora y a la fauna, 
como parte de su identidad de la cultura” (p. 101). Su trabajo reconoce que 
la tierra da la alimentación que conforma la dieta de los mazahuas y uno de 
los espacios más importantes al respecto es la milpa. 

Por su parte, Rocío Albino y Horacio Santiago (2021)8 señalan a la milpa 
mazahua de policultivo como un faro agroecológico con un fuerte sentido 
identitario caracterizado por siete principios: una fuente económica de 
carbohidratos y proteínas; base de la diversidad culinaria; herencia; espa-
cio en el que se educa en la práctica y se transmiten saberes a las nuevas 
generaciones; fuente de trabajo campesino digno; espacio de ritualidad que 
guía el manejo de recursos; y un sistema que requiere de la comunalidad y 
reciprocidad (p. 8). 

La milpa mazahua también ha sido explorada por académicos ajenos a 
las comunidades, tal es el caso del trabajo de Miguel Ángel Silva y Eunice 
Véliz (2024). Ellos estudiaron la milpa de San Miguel Xooltepec, en el 
municipio Donato Guerra, en el contexto de la pandemia por la Covid-19 
y ofrecen una mirada de este sistema agrícola tradicional en voz de dos 
generaciones mazahuas. En su trabajo destacan la milpa mazahua como 
un sistema agroecológico vital para la economía y la alimentación campe-
sina. Además, reconocen que la producción milpera fomenta la conviven-
cia familiar y comunitaria y abogan por un nuevo paradigma en el que “las 
personas que se dedican al campo deben considerarse unidades culturales 
más allá de unidades de producción” (p. 7).

Los trabajos enunciados hasta el momento coinciden en que la milpa 
mazahua se realiza mayormente de acuerdo con el temporal –al no hacer 
uso del riego–, aspecto que da lugar a una atención particular de los cam-
pesinos mazahuas a las condiciones climáticas observadas a lo largo del 
ciclo agrícola. Son precisamente los conocimientos guardados en la memo-
ria de los campesinos y su puesta en práctica para el cultivo de la milpa, los 
que constituyen: 

un baluarte donde sitúan su tesoro biológico y cultural, que se refleja en 
un primer momento en el cultivo de Maíz (Zea mays): azul, blanco, rosado, 

	 8	 R. G. Albino y A. M. Santiago, “Nu juajma jñajtro: la milpa mazahua. En Zapata vive la 
milpa sigue”, La Jornada del Campo. Suplemento informativo de La Jornada, núm. 163, 17 de 
abril de 2021. https://www.jornada.com.mx/2021/04/17/delcampo/delcampo163.pdf [Con-
sulta: 26 de octubre de 2024.]



178  |  Temporalidad, ritualidad y diversidad alimentaria en la milpa mazahua

amarillo, pinto y negro, haba (Vicia faba), frijol flor de mayo (Phaseolus vul-
garis), calabaza, chilacayote (Cucurbita spp); en un segundo momento el cul-
tivo de trigo (Triticum spp), cebada (Hordeum vulgare), avena (Avena sativa), 
y se tolera y fomenta el crecimiento de varias arvenses como quelites (Vás-
quez et al., 2016, p. 152).

De los trabajos expuestos y en virtud de mi propio registro etnográfico 
en la región propongo entender la milpa mazahua del Estado de México 
como un sistema agrícola de policultivo de larga tradición realizado en 
un espacio de tierra de extensión variable con distintas atribuciones. En 
este, mujeres y hombres (aunque cada vez más las primeras) atienden a 
fín de producir anualmente maíz y otras especies cosechadas y toleradas 
destinadas para el consumo familiar y del ganado doméstico. Las milpas 
mazahuas constituyen un cultivo de temporal y dependen de las condicio-
nes climáticas del entorno para su crecimiento. A causa de esto las diligen-
cias de la producción milpera en la región son coherentes con el particular 
entendimiento de los mazahuas sobre el entorno y se entretejen con acti-
vidades rituales comunitarias. Con las últimas se busca asegurar el buen 
temporal, buenas cosechas y mantener relaciones de reciprocidad entre la 
humanidad mazahua y las divinidades. 

Nu juajma jñatjro, un policultivo mazahua de temporal

En las milpas mazahuas se producen simultáneamente diferentes culti-
vos, por lo tanto, se trata de un sistema agrícola de policultivo (cuadro 1). 
En las parcelas, terrenos familiares destinados al cultivo, usualmente se 
siembran semillas de maíz criollo de las razas: cónico, chalqueño, caca-
huacintle (pjútjö), palomero toluqueño y arrocillo en distintas varieda-
des: negro (b’otjö), azul (b’otrjöö), rojo, blanco (kaxtru ̷nrechjoo), amarillo 
(k’axt’u ̸ tjo ̸o ̸ ), rosado (trøxnrechjoo); y pinto. El cultivo de maíz se intercala 
con otras especies cosechadas, como el frijol amarillo o canario (k’axt’u ̸ 
s’u ̸nkju ̸ ), calabaza (jomu), chile chilaca (mba’i), chile verde (k’a ̸ngii) y chile 
negro o pasilla (b’oi’i), habas (mákju ̷) y en menor grado trigo, cebada y 
chícharo. En las milpas también crecen y son toleradas plantas arvenses 
que crecen sin ayuda del ser humano como los quelites (ts’ajna), entre los 
que destacan el nabo (naboxi) y malva (ndakojna) que crecen durante la 
temporada de lluvias. 



Ana Karen Vázquez Hernández  |  179

Cuadro 1. Especies vegetales de la milpa jñatjro
Nombre común de la especie Nombre científico Nombre jñatjro
Maíz Zea mays trjöö
  Maíz chalqueño Zea mays spp. mexicana 
  Maíz cacahuacintle Zea mays L pjútjö
  Maíz palomero toluqueño Zea mays everta
  Maíz arrocillo negro b’otjö
  Maíz arrocillo azul b’otrjöö
  Maíz arrocillo blanco kaxtru ̷nrechjoo
  Maíz arrocillo amarillo k’axt’u ̸ tjo ̸o ̸
  Maíz arrocillo rosado trøxnrechjoo
Frijol amarillo o canario Phaseolus vulgaris L k’axt’u ̸ s’u ̸nkju ̸
Calabaza Curcubita spp jomu
Chile chilaca Capsicum annuum mba’i
Chile verde Capsicum annuum L k’a ̸ngii
Chile negro o pasilla Capsicumannuum L b’oi’i)
Haba Vicia faba mákju ̷
Trigo Triticum spp
Cebada Hordeum vulgare
Chícharo Pisum sativum
Quelite nabo Brassica rapa naboxi
Quelite malva Malva parviflora ndakojna

Fuente: elaboración propia, 2025

Usualmente, las milpas familiares son demarcadas con nopales, mague-
yes y árboles frutales de los que también se obtienen insumos para preparar 
alimentos: tunas amarillas (k’axt’u ̸ kijñi) y rojas (mbakijñi), capulines, flo-
res de maguey, nopales (kijñi) y bebidas como el aguamiel y pulque.9

	 9	 A. K. Vázquez Hernández, “Temporalidad, diversidad y ritualidad en la milpa mazahua 
del Estado de México”. La Jornada del Campo. De Milpxs y milperxs. Suplemento informativo 
de La Jornada, 20 abril de 2024, p. 8. https://www.jornada.com.mx/2024/04/20/delcampo/
index.html [Consulta: 23 de octubre de 2024.]



180  |  Temporalidad, ritualidad y diversidad alimentaria en la milpa mazahua

Imagen 1. La milpa creció, ya vienen los elotes. Ejido de Jalpa

Fuente: fotografía de Ana Karen Vázquez Hernández, julio de 2021.

En las localidades de estudio, las milpas se producen anualmente: se 
siembra en el mes de marzo y se cosecha entre agosto y septiembre. Esto 
se debe tanto a las características del entorno como a los conocimientos 
(mbara)10 de mujeres y hombres jñatjro sobre el clima y cómo este afecta 
las condiciones de humedad de la tierra. Parte de estos conocimientos se 
desarrollan a partir de la experiencia, una sensibilidad sensorial particular 
para “leer” los signos de la naturaleza a partir de la percepción que se da 
a través de los sentidos. Estos conocimientos han permitido a las familias 
mazahuas desarrollar estrategias para aprovechar el paisaje que habitan en 
atención a las condiciones climatológicas y temporales.

Entre los interlocutores jñatjro es ampliamente divulgado el reco-
nocimiento de dos etapas del ciclo solar a lo largo del año, mismas que 
orientan su producción agrícola y otras actividades de obtención de ali-
mentos, tales como la recolección y la pesca (imagen 2). La primera etapa 
es conocida como nguarmuxa (pie de elote) y refiere la época de sequía 
sucedida entre los meses de octubre a abril. La segunda se nombra zanto 
(temporada de vida) y corresponde a la época de lluvias que tiene lugar de 
mayo a inicios de octubre, siendo los meses de julio a agosto los que tienen 
mayor afluencia; esta segunda etapa coincide con el final de la primavera 

	 10	 Esta noción refiere al hecho de tener conocimiento y se utiliza para referir a los saberes, 
conocimientos o comprensión que tiene una persona sobre diferentes temáticas. Otro tér-
mino registrado que también se utiliza para referir esto es: trjúmbeñe.



Ana Karen Vázquez Hernández  |  181

e incluye todo el verano. El reconocimiento de estas dos temporalidades 
influye directamente en la producción de las milpas mazahuas del Estado 
de México, ya que el cambio estacional involucra alteración en la calidad 
de la tierra, la humedad del ambiente y la posibilidad y resolución del cre-
cimiento de los cultivos. 

Imagen 2. Calendario agrícola, de recolección y pesca en el área de estudio

Fuente: elaboración propia, 2024.

Al margen de estos entendimientos, la preparación de la tierra se rea-
liza entre los meses de enero y febrero, tiempo en el que se realiza el bar-
becho, una técnica que consiste en revolver la tierra para que esta se airee 
y descanse. Luego, entre marzo y abril se siembra el maíz, muchas familias 
siguen utilizando la técnica “a tapa pie” –consistente en que las semillas 
se insertan en un hoyo en la tierra que enseguida se tapa con la planta 
del pie–, aunque muchas otras han incluido el uso de tractores para reali-
zar este paso. Entre mayo a julio se realiza la escarda, la limpieza de car-
dos y malas hierbas que pueden afectar el crecimiento de la caña de maíz; 
durante estos meses se comienza la recolección de quelites y algunos hon-
gos que han sido propiciados por las lluvias. Entre agosto y septiembre es 
cuando es posible empezar a consumir la caña de maíz y los elotes. Para la 
segunda parte del mes de octubre se comienza la cosecha de maíz y se junta 
el rastrojo. En ese momento la milpa se convierte en corral de pastoreo 



182  |  Temporalidad, ritualidad y diversidad alimentaria en la milpa mazahua

para el ganado bovino, equino, ovino y aviar; animales que se alimentan 
de los residuos derivados de la producción agrícola, como hojas y tallos.

Luego de la cosecha se seleccionan los granos que se utilizarán como 
semillas para el próximo ciclo y aquellos que se emplearán para el con-
sumo alimentario. En el primer caso se seleccionan los granos de mayor 
tamaño provenientes de las mazorcas más llenas (en el caso del maíz) o de 
las vainas más repletas (en el caso del frijol, el haba o el chícharo), estos se 
acomodan en costales y se reservan en espacios secos al interior de las casas 
hasta la siguiente temporada de siembra. El resto del maíz se conserva en 
graneros de madera llamados sincolotes que se ubican estratégicamente 
encima de los techos de las casas o en los patios.

Cabe la pena destacar que aun cuando los jñatjro distinguen estas dos 
temporalidades y realizan los trabajos de la milpa en consideración, es 
probable que en ocasiones los periodos de sequía se alarguen, o bien, que 
se presenten lluvias torrenciales que perjudiquen a las milpas. Por consi-
guiente, los mazahuas llevan a cabo diversos rituales a lo largo del ciclo 
agrícola del maíz para acompañar el crecimiento de la milpa.

Rituales asociados a la milpa

De acuerdo con diferentes autores, los rituales de petición de lluvias, así 
como la bendición de la tierra y las cosechas, responden a prácticas de 
origen mesoamericano que hoy en día sobreviven en múltiples formas, 
atienden a diversas transformaciones y se realizan a la par del culto a los 
santos católicos (Broda y Montúfar, 2013). Tal es el caso de las localidades 
mazahuas de estudio, cuyos rituales a lo largo del ciclo agrícola se reali-
zan a lo largo del calendario litúrgico y buscan favorecer la fertilidad de 
la tierra y las semillas, propiciar buenas cosechas, el bienestar colectivo y 
mantener el equilibrio con el entorno.

Esto se puede notar en la bendición de las semillas de maíz que se realiza 
a la par de la celebración de La Candelaria, el día 2 de febrero. También con 
la limpieza del fogón, ritual celebrado el 19 de marzo con el inicio del año 
nuevo mazahua, que consiste en esparcir las cenizas del fogón en las parce-
las de cultivo con la intención de que la tierra se caliente y se prepare para 
la siembra, acciones que coinciden con el festejo de San José. Del mismo 
modo el pedimento de lluvia encaja con la celebración de la Santa Cruz, el 
3 de mayo. En tanto la limpieza y protección de la milpa de los factores del 



Ana Karen Vázquez Hernández  |  183

entorno, como tolvaneras, granizo y lluvias torrenciales que pueden afec-
tar el crecimiento del maíz, se celebra el 15 de agosto, el mismo día que se 
celebra a la Virgen de la Asunción. En tanto las celebraciones suscitadas 
durante la temporada de secas se constituyen como rituales de agradeci-
miento por los bienes recibidos y propiciatorios para la temporada de lluvias, 
entre los que destacan las celebraciones de la llegada de los difuntos el 2 de 
noviembre y el día de la Virgen de Guadalupe, el 12 de diciembre. 

En las localidades de estudio, la realización de estas celebraciones 
rituales se organiza a través del sistema de cargos, una serie de puestos que 
ocupan los miembros de la colectividad con la finalidad de coordinar las 
tareas que incumben al gobierno local, la organización comunitaria y el 
servicio religioso (Magazine, 2015). Para muestra las celebraciones regis-
tradas en las tres localidades de estudio. 

El primer evento fue registrado en San Jerónimo Bonchete durante las 
celebraciones de San Isidro Labrador en mayo del 2014. Los preparativos 
comenzaron desde el día 13, cuando las personas depositaron en la igle-
sia de la comunidad las flores que recolectaron en el campo. A la mañana 
siguiente se reunieron a oír misa, bendijeron las flores y las recogieron 
para después recorrer los límites del pueblo. Al pasar por sus terrenos de 
siembra fueron dejando las flores como ofrendas en cada milpa. Cuando el 
recorrido se finalizó se compartieron alimentos preparados por la mayor-
domía y en la noche del mismo día se llevó a cabo una verbena en el atrio 
de la iglesia. En el lugar se realizaron danzas amenizadas con banda, y cada 
hora un grupo de personas relevaba al interior de la iglesia para rezar el 
rosario en honor de San Isidro. 

La mañana del día 15 de mayo se llevó a cabo la fiesta en honor a San 
Isidro. Al inicio se le ofreció misa y le ofrendaron flores y comida, mole 
de guajolote con arroz y tortillas. Luego, su imagen fue liderando la pro-
cesión de yuntas y tractores adornados con papeles coloridos, globos y 
espiguilla, alrededor del pueblo (véase imagen 3). Al llegar a un llano se 
realizaron danzas y carreras a caballo en su honor; posteriormente tuvo 
lugar el convite, momento en que las mayordomías entregaron comida a 
los corredores y danzantes de otros pueblos que acompañaron la celebra-
ción. En esa ocasión se compartieron tamales de sal y de azúcar, mole con 
pollo, mole verde con pollo, tortillas, arroz rojo y carnitas (Vázquez, 2016, 
pp. 99-100).



184  |  Temporalidad, ritualidad y diversidad alimentaria en la milpa mazahua

Imagen 3. Procesión de las yuntas en honor a San Isidro Labrador,  
San Jerónimo Boncheté

Fuente: fotografía de Ana Karen Vázquez Hernández, 15 de mayo de 2014.

Las actividades de esta celebración coincidieron con la escarda de la 
milpa y el inicio de la temporada de lluvias, aspectos de gran importancia 
para la producción agrícola por temporal, ya que es cuando comienza el 
zanto, también reconocido en la región como la “temporada de verde” que 
brinda quelites y hongos a los campesinos mazahuas. Puede anotarse que 
se trata de acciones rituales que buscan agradecer las lluvias y propiciar 
que el maíz crezca, pues, tal como enunció una mayordoma: “las yuntas 
salen para agradecer las lluvias que nos mande San Isidro, para que así 
crezca el maicito”.11 

El segundo evento fue registrado en Calvario del Carmen en el marco 
de la celebración a la Virgen de la Asunción, el 15 de agosto del 2019. Al 
igual que en la ocasión previamente señalada, para la fiesta de esta virgen 
se realizaron distintos ritos católicos al interior de la iglesia (misas, rosa-
rios, cantos y danzas), además de la entrega de ofrendas de comida. A la 
par, en algunas parcelas familiares se realizó la bendición de las milpas y 
los primeros elotes, se sahumaron las milpas y se colocaron en sus esquinas 
ofrendas de flores de pericón en forma de cruz. 

	 11	 Entrevista a Ofelia Segundo, realizada por Ana Karen Vázquez Hernández, San Jerónimo 
Boncheté, San Felipe del Progreso, 15 de mayo de 2014.



Ana Karen Vázquez Hernández  |  185

Estas actividades coinciden con el término de la canícula, la temporada 
más caliente del año y es cuando se da la cosecha de los primeros elotes de 
la milpa. En opinión de los interlocutores jñatjro, esas acciones se realizan 
ya que “debemos pedir permiso para comer los primeros elotitos, los tier-
nitos que ya se pueden comer”.12 También porque, “pues esto lo hacemos 
nosotros aquí para que se quite la mala energía. Para que no se afecte el 
maicito con las lluvias y o los aires fuertes. También para ser respetuosos 
antes de comer los elotes que ahorita ya están sabrosos [ríe]”.13 Al margen 
de sus respuestas y los hechos registrados, puedo adelantar que estos ritua-
les tienen la intención de agradecer por los primeros frutos de la milpa, 
solicitar permiso a la tierra antes de tomarlos y abogar por la protección de 
la milpa ante los factores climáticos del entorno.

Finalmente, el tercer evento se registró en febrero del 2022, durante las 
celebraciones de la Candelaria en San Nicolás Guadalupe. En esa ocasión 
participé en la preparación de comida ritual con la familia García, a quienes 
participaban de la mayordomía, y los acompañé a entregar los alimentos, 
razón por la que no presencié los ritos católicos ni participé en la procesión. 
Pero sí estuve presente en el convite realizado al final de los actos solemnes, 
el cual tuvo lugar en una parcela que ese año se dejó descansar. 

En el convite participó un conjunto de personas que llevaba a cuestas a 
Nuestra Señora de la Candelaria, músicos de la región y chinelos, un gran 
número de fieles y vaqueros a caballo. Luego de entonar algunos rezos e 
intercambiar collares de pan, los mayordomos y sus familias comenzaron a 
repartir los alimentos. Las tortillas y los tamales se acomodaron en medio 
para que cada quien los tomara, y el pollo con mole (verde y rojo) se les 
ofreció en platos desechables. Algunas mujeres llevaban canastas con ser-
villetas y semillas previamente bendecidas en la iglesia de la localidad; al 
platicar con algunas de ellas, me explicaron que habían llevado a bendecir 
sus semillas antes de sembrarlas. Esto con la intención de abogar por su 
fertilidad y tener cosechas abundantes.

	 12	 Entrevista a Juana García, realizada por Ana Karen Vázquez Hernández, Calvario del Car-
men, San Felipe del Progreso, 14 de agosto de 2019.

	 13	 Juana García, entrevista citada.



186  |  Temporalidad, ritualidad y diversidad alimentaria en la milpa mazahua

Imagen 4. Procesión en honor a Nuestra Señora de la Candelaria,  
San Nicolás Guadalupe

Fuente: fotografía de Ana Karen Vázquez Hernández, 2 de febrero de 2022.

Estos tres eventos son referentes de la correspondencia que los mazahuas 
siguen teniendo con el espacio terrenal que habitan, al que consideran un 
ser vivo en el que conviven entes como la tierra, el fogón, el aire y el agua. 
Todos ellos se encuentran interconectados y constituyen las condiciones 
climáticas que propician la producción de alimentos y su existencia. Al 
respecto, Vianney Maya (2016) resalta que este tipo de celebraciones son 
indicadores de la pervivencia de un pensamiento precristiano fundido con 
el culto a los santos y las representaciones católicas y que “pese al avance 
de la homogeneización promovida por la era global, existen elementos de 
marcado arraigo en todas las sociedades, ya que en estos se sustenta su 
identidad y cercanía con su entorno” (p. 135). En ese sentido, la continui-
dad de estas prácticas es una muestra clara de la intención de las mujeres y 
hombres jñatjo en continuar participando de la producción agrícola y del 
respeto que tienen por su entorno y existencia. Por lo tanto, son muestra de 
las capacidades locales que tienen sobre sus recursos sin detentar mayores 
intereses económicos, acciones que adquieren relevancia al considerar el 
énfasis en la eficiencia económica que rodea a la producción de alimentos 
en la región. 



Ana Karen Vázquez Hernández  |  187

La milpa y la comida

En las milpas, las familias mazahuas realizan una producción para el auto-
consumo de diferentes tipos de maíz, calabaza, chile, frijol y en ocasiones 
cebada, chícharo y trigo. En este espacio también recolectan plantas sil-
vestres como los quelites, nabo, malva, quintoniles, chivatitos y cenizos. 
A estos ingredientes se les suman otros obtenidos en las inmediaciones 
del entorno a partir de la recolección, pesca y caza (véase imagen 5). En 
el monte-bosque (tr’eje), llanos (b’atrju), ríos (ndareje), arroyos (ndare/
ts’izapjú), presas (zapjú), y manantiales (k’a peje ndeje), los jñatjro obtienen 
diversidad de quelites, hongos, hierbas, raíces, hierbas aromáticas, nopales, 
manzanas, ciruelas, tejocotes, charales, acociles, truchas y lubinas; y otros 
insumos importantes para su alimentación, como el agua y las ramas secas 
con las que dan cocción a sus alimentos.

Imagen 5. Entorno mazahua. Milpa, manantial, presa, llano, bosque o monte

Fuente: fotografía de Ana Karen Vázquez Hernández, junio de 2014.

En algunos trabajos sobre la alimentación mazahua también se identi-
fica al huerto como una fuente importante de insumos para la comida, pero 
durante mi indagación los jñatjro no señalaron ese espacio. Al cuestionarles 
al respecto, me respondieron que el cultivo se da en la tierra, en la milpa. 
Tal es el caso de Angélica, joven mazahua de San Nicolás Guadalupe, quien 
me explicó lo siguiente: “cuando te dicen de sembrar plantas por default se 
sabe que es en un juajma (la milpa) o afuera de la casa, en el patio donde hay 



188  |  Temporalidad, ritualidad y diversidad alimentaria en la milpa mazahua

tierra”.14 Su señalamiento fue compartido por otras personas de las locali-
dades de estudio, quienes explicaron que la milpa es un espacio en el que 
se cultiva la tierra y este puede variar en tamaño, siendo el término ts’ijua-
jma el utilizado para referir una milpa chiquita. De acuerdo con la opinión 
de algunas mujeres, la ts’ijuajma puede definir a un espacio pequeño en el 
que se cultiva, es decir, una milpa de límites estrechos, o bien, a un espa-
cio pequeño dentro de la milpa en que se cultiva algo en particular. Todo 
esto parece confirmar que la milpa chiquita (ts’ijuajma) es equivalente a lo 
que suele llamarse huerto –espacios usualmente femeninos ubicados en los 
patios de las casas en los que se cultivan hierbas aromáticas, medicinales y 
otras especies comestibles– y para los jñatjro forma parte de la milpa. 

En todo caso, la principal fuente de comestibles de la cocina mazahua 
es la milpa de temporal. Son principalmente las mujeres mazahuas quienes 
se encargan de cocinar los ingredientes de acuerdo con su disponibilidad 
entre temporadas. Durante la temporada de lluvias (zanto) preparan los 
guisados más diversos que tienen como ingredientes principales diferentes 
variedades de quelites, hongos, verduras y “en ocasiones ranas, acociles, 
atepocates, y pescado cuando es posible” (Figueroa y De la Luz, 2023, p. 7). 
Entre las principales preparaciones durante esta temporada, también lla-
mada “de verde” o “de vida”, se encuentran los tacos de quelite, “platillo 
típico y de sustento de la región en época de lluvias” (Vizcarra, 2002) y los 
barrilitos con habas en salsa verde. Hacia el final de la temporada de lluvias 
se preparan las gorditas de maíz dulce, una golosina preparada con maíz 
intermedio, es decir que ya no es elote, pero aún no se seca en su totalidad. 
En cuanto a la temporada de secas (nguarmuxa), cuando hay menos ingre-
dientes disponibles en el entorno, es cuando se incrementa el consumo de 
productos procesados y ultraprocesados en la dieta, principalmente sopas 
de pasta, enlatados y embutidos. En cuanto a la temporada propiciatoria de 
lluvias, de febrero a inicios de mayo, el nopal es el ingrediente más notable 
en las preparaciones, como el guisado de papas con nopales y charales. 
En esta temporada se consumen en mayor cantidad bebidas fermentadas 
como el atole agrio y el pulque.

La preparación de guisados y bebidas de la comida mazahua se realiza 
en consideración a la finalidad de su consumo, ya sea cotidiano, ritual y/o 
festivo. Entre sus preparaciones cotidianas destacan los tacos de tortilla de 

	 14	 Entrevista a Angélica Lujano, realizada por Ana Karen Vázquez Hernández, San Nicolás 
Guadalupe, Estado de México, 23 de julio de 2022.



Ana Karen Vázquez Hernández  |  189

maíz nixtamalizado que se consumen en forma de taco acompañadas de 
guisados hervidos con salsas, vegetales, hongos, quelites, huevo y sopa de 
pasta, preparaciones con quelites sudados en el comal, y atoles de diferen-
tes tipos de maíz nixtamalizado (prieto, amarillo, blanco, rojo y cacahua-
cintle) o tostado como el pinole.

En lo que toca a la comida ritual y/o festiva se realizan diferentes plati-
llos a los que se les agrega carne, pues con motivo de las celebraciones del 
ciclo de vida y del festivo-ritual se sacrifican animales de corral. En este 
tipo de celebraciones se observa una mayor implicación de los hombres 
jñatjro, quienes ayudan en los preparativos que requieren mayor esfuerzo 
físico, como cargar ollas, ubicar fogones y encender el fuego; inclusive 
algunos son cocineros especialistas que se encargan de cocinar barbacoa y 
carnitas. Entre las preparaciones festivas destacan los tamales de sal o azú-
car con maíz nixtamalizado, tamales agrios, bebidas fermentadas como 
el atole agrio y el sendecho; mole de pollo (de chiles secos y salsa de chile 
verde), mole de guajolote (de chiles secos y salsa de chile verde), barbacoa 
cocinada en hoyo de tierra, y el caldo de menudencias. 

En consideración a lo anterior, la temporada de lluvias es la más espe-
rada y apreciada, pues en ella se encuentra la mayor variedad de ingre-
dientes. Los jñatjro reconocen que los alimentos “que se dan durante las 
lluvias serán más ricos”, mientras aquellos que se den antes serán de menor 
calidad porque se “cocieron con el sol”, como expresó don Rubén en una 
de nuestras charlas.15 Las implicaciones de la temporalidad en el sabor de 
los quelites también pueden observarse en el nombre atribuido a algunas 
variedades, por ejemplo, el quelite “mal casada”, que adquiere ese nombre 
por darse antes de las lluvias y “como mujer mal casada no ha de recibir 
nada [de lluvia]”.16 

Los insumos que son considerados sabrosos por sus cualidades pro-
pias se reconocen con el término me kinhr’o (sabroso), noción emic que en 
palabras de una interlocutora describe a la comida que: “lo que emana [y 
puede percibirse] es sabroso por naturaleza”.17 Bajo este apelativo distintos 
interlocutores describieron productos agrícolas y de recolección propios de 

	 15	 Entrevista a Rubén González, realizada por Ana Karen Vázquez Hernández, San Felipe del 
Progreso, Estado de México, 14 de febrero de 2022

	 16	 Entrevista a Ernestina Segundo, realizada por Ana Karen Vázquez Hernández, San Felipe 
del Progreso, Estado de México, 24 de mayo de 2021.

	 17	 Entrevista a Guadalupe Rocha, realizada por Ana Karen Vázquez Hernández, San Nicolás 
Guadalupe, San Felipe del Progreso, 13 de junio de 2021.



190  |  Temporalidad, ritualidad y diversidad alimentaria en la milpa mazahua

la temporada de lluvias, como es el caso de las habas tiernas que, aunque 
no se cocinen ni se les agregue sal, son consideradas tiernas, dulces y me 
kinhr’o (sabrosas). 

De la información señalada puedo apuntar que la cualidad me kinhr’o 
(sabroso) se relaciona con el entorno y el temporal. Incluso, de ella se des-
prende un referente de sabor de los alimentos agrícolas que se da durante 
la temporada de lluvias “el sabor a verde”, tal como me fue referido en más 
de una ocasión: 

Es el verde, sabor a verde. La vida, lo que dicen que el zanto, porque cuando es 
zanto haz de cuenta que es cuando viene todo. Por ejemplo, aquí lo más natu-
ral de la comida son los frijoles que sembramos aquí, las habas, las calabazas. 
Porque haz de cuenta que lo sembramos y nada más, nada de abono, nada de 
fertilizante, nada de químico que le vamos a echar. Todas, la flor de calabaza, 
las calabacitas, el chícharo, la… este… Por ejemplo, hay semillas de cilantro, 
de rábano, esas las siembran también. Bueno en otras partes no sé si nada 
más lo echan y ya. Mi hija la más chiquita nada más la buena mano y agua. 
Ajá y es agua limpia. En cambio, ya los otros no sabemos qué agua le echan. 
O, por ejemplo, el quelite, nosotros, cuando es tiempo de verde nosotros aga-
rramos el nabo, el culiandro, el cenizo o el huazontle, ajá. Los chivitos. Por 
ejemplo, allá hay un quelite que sale en el llano, al que le dicen mixi, pero no 
sé cómo se llama. Por ejemplo, la malva, aquí hay muchos tipos de quelite. La 
carretilla. Pon que cinco o seis tipos de quelites si no es que más. La mortaz’a, 
ese nosotros también. Pues todo eso haz de cuenta que es natural, sale de la 
tierra y cuando llueve agua del cielo se da. El cilantro sí lo sembramos, pero 
pura agua le echamos, es natural. No le echamos ningún tipo de abono, de 
químico. Te iba a decir la cebolla, pero ese como que no da aquí.18 

En ese sentido, el color verde como un referente de sabor incluye tanto 
la cualidad visual del alimento como la frescura y ternura que refieren a su 
etapa de crecimiento enmarcado en la temporalidad de lluvias. Por lo tanto, 
se trata de un sabor naturalizado asociado con la milpa y el monte, así 
como con prácticas de producción agrícola y de recolección. Considero que 
el gusto por este tipo de ingredientes constituye una de las motivaciones 

	 18	 Entrevista a Adela García, realizada por Ana Karen Vázquez Hernández, San Nicolás Gua-
dalupe, San Felipe del Progreso, 28 de octubre de 2021.



Ana Karen Vázquez Hernández  |  191

por la que los jñatjro mantienen la producción de sus milpas, aun cuando 
cada vez es más complicado hacerlo.

Conclusiones

A lo largo del presente texto he buscado plantear que los conocimientos 
sobre el entorno y la manera en que los jñatjo entienden el mundo; son 
aspectos que fundamentan el mantenimiento de las milpas mazahuas. 
Parte de estos conocimientos se desarrollan a partir de su experiencia y a 
una sensibilidad sensorial particular para percibir los signos de su entorno. 
Sin embargo, en la actualidad la milpa mazahua sortea diferentes retos, 
entre ellos, los efectos del cambio climático, la contaminación del entorno, 
las presiones del modelo agroalimentario dominante, la falta de espacios 
para el cultivo, la migración de los campesinos jñatjro, la urbanización de 
su territorio y la consecución de los proyectos megadesarrollistas. 

Estas problemáticas son vigentes en las localidades de estudio, en donde 
se han vivenciado secuelas del cambio climático, como periodos prolon-
gados sin lluvias, precipitaciones fuera de temporada o en gran cantidad, 
fenómenos que han alterado el inicio y duración de las temporalidades. En 
consecuencia, las milpas se han visto desprovistas de agua para su creci-
miento y su producción disminuida. 

El área de estudio tampoco está exenta de las secuelas de la contami-
nación. Los montes-bosques están afectados por plagas de insectos descor-
tezadores; y los ríos y presas están contaminados por el uso de detergentes 
con los que allí se lava la ropa y por la lixiviación de los fertilizantes. Ade-
más, las parcelas familiares sufren los efectos de la adición de fertilizantes 
de síntesis química e insecticidas para el control de plagas. En consecuen-
cia, se ha mermado la fertilidad de la tierra, aire y aguas profundas. En 
las milpas se ha afectado el crecimiento de los quelites e inclusive se han 
extinto localmente algunas especies vegetales, como la papa de agua (sagi-
ttaria macrophylla). 

Estas problemáticas del entorno conviven con otras de carácter socioe-
conómico, como la falta de espacios para el cultivo, la migración de los 
campesinos, su inclusión en la industria de servicios, la urbanización y la 
consecución de los proyectos megadesarrollistas. En la zona, al igual que 
en otras comunidades campesinas e indígenas de México, se ha obser-
vado el abandono gradual de la producción campesina tradicional frente 



192  |  Temporalidad, ritualidad y diversidad alimentaria en la milpa mazahua

al favorecimiento del modelo agroalimentario dominante: algunas milpas 
han ido mutando hacia monocultivos en donde el maíz es la única especie 
sembrada y otras han sido desplazadas por invernaderos en los que se pro-
ducen hortalizas para la venta. Con estas modificaciones en el cultivo de 
la tierra se observan también transformaciones entre los distintos sujetos 
implicados, en el ámbito doméstico las actividades del cultivo han pasado 
a ser desarrolladas principalmente por las mujeres jñatjo, quienes han rele-
vado a los varones que han migrado o se han empleado en la industria 
de servicios, por lo que es posible hablar de la feminización del campo 
mazahua. 

A pesar de todo, mujeres y hombres mazahuas han generado diversas 
estrategias a fin de asegurar su producción milpera. Se han esforzado por 
resguardar y proteger sus semillas criollas; han atrasado o adelantado las 
fechas de siembra; se han ocupado de buscar información sobre técnicas 
agrícolas utilizadas en otros lugares a fin de realizarlas en sus milpas; han 
utilizado las redes sociales para pedir información sobre cómo sembrar 
en las situaciones climáticas actuales; procuran comprar semillas criollas 
y evitar las ong; han incorporado nuevas plantas vegetales en sus milpas 
chiquitas; han recurrido al uso de bombas para regar sus parcelas de poli-
cultivo; han incorporado el conocimiento de agrónomos locales para no 
dejar de trabajar la tierra. Además de todo lo anterior han vigorizado los 
rituales a lo largo del ciclo agrícola. 

En conclusión, la milpa mazahua, al igual que la cultura se encuentra en 
constante cambio y para su actual producción coexisten prácticas de larga 
tradición y técnicas innovadoras con las que se busca seguir produciendo 
alimentos que gustan a las familias mazahuas. Las actividades de agricul-
tura de subsistencia por temporal en la comunidad permanecen al igual que 
los rituales agrarios, pues aun cuando los jñatrjo reconocen cualidades del 
clima que les permiten identificar el cambio de temporalidades, aun cuando 
estas se muevan de fechas, se saben sujetos a los cambios del entorno. 

Lista de referencias

Broda, J. y Good, C. (coords.). (2014). Historia y vida ceremonial en las co-
munidades mesoamericanas: los ritos agrícolas. México: Instituto Na-
cional de Antropología e Historia/Universidad Nacional Autónoma 
de México.



Ana Karen Vázquez Hernández  |  193

Broda, J. y Montúfar, A. (2013). Figuritas de amaranto en ofrendas mesoa-
mericanas de petición de lluvias en Temalacatzingo, Guerrero. En 
Identidad a través de la cultura alimentaria (memoria simposio) (pp. 
131-154). México: Comisión Nacional para el Conocimiento y Uso de 
la Biodiversidad.

Buenrostro, M. (2013). El maíz y la milpa. En Identidad a través de la cultu-
ra alimentaria (memoria simposio) (pp. 201-204). México: Comisión 
Nacional para el Conocimiento y Uso de la Biodiversidad. 

Cahuich Campos, D. (2012). La calidad de vida y el huerto familiar, desde la 
percepción ambiental de las familias de X-Mejía, Hopelchén, Campe-
che (Tesis inédita de doctorado). El Colegio de la Frontera Sur, Cam-
peche, México.

Castillo, J. (2016). Conservación de la diversidad del maíz en dos comuni-
dades de San Felipe del Progreso, Estado de México. Agricultura, So-
ciedad y Desarrollo, 13(2), 217-235. https://www.scielo.org.mx/scielo.
php?pid=S1870-54722016000200217&script=sci_abstract [Consulta: 
11 de octubre de 2024.]

Catálogo de las lenguas indígenas nacionales: Variantes lingüísticas de Mé-
xico con sus autodenominaciones y referencias geoestadísticas (2008). 
https://www.inali.gob.mx/clin-inali/html/v_mazahua.html [Consul-
ta: 9 de octubre de 2024.]

Celote, A. (2006). La lengua mazahua. Historia y situación actual. México: 
Universidad Intercultural del Estado de México.

Figueroa, D. y De la Luz, S. (2023). Memoria alimentaria y transformación 
ambiental en las comunidades mazahuas de México. Revista Antro-
política, 55(1), 1-24. https://periodicos.uff.br/antropolitica/article/
view/56124/34000 [Consulta: 25 de octubre de 2024.]

Figueroa Serrano, D. y Pérez Sánchez, J. M. (2020). Aproximación a la re-
gión biocultural mazahua del Estado de México en el contexto del 
cambio climático. En D. Luque, C. Gay y B. Ortiz (coords.), Complejos 
bioculturales de México: bienestar comunitario en escenarios de cam-
bio climático (164-184). Puebla: Benemérita Universidad de Puebla.

Garrido, A. (2013). Milpa vs tríada mediterránea. En Identidad a través 
de la cultura alimentaria (memoria simposio) (pp. 155-200). México: 
Comisión Nacional para el Conocimiento y Uso de la Biodiversidad.

González-Jácome, A. (2018). La antropología mexicana y la agricultu-
ra tradicional: Breve historia, dilemas y perspectivas. En L. Reyes, 
M. Pérez y S. Moctezuma (coords.), Sistemas agrícolas tradicionales. 



194  |  Temporalidad, ritualidad y diversidad alimentaria en la milpa mazahua

Biodiversidad y cultura (pp. 23-50). Zinacantepec, México: El Colegio 
Mexiquense.

González, F. y Vega, S. (2018). Cultura hídrica. Agua y cultura en la re-
gión Mazahua. Luna Azul, (46), 258-284. https://doi.org/10.17151/
luaz.2018.46.14

Guber, R. (2011). La etnografía. Método, campo y reflexividad. Buenos Ai-
res: Siglo XXI. 

Guzmán-Mendoza, R., Calzonzi-Marín, J., Leyte-Manrique, A. y Sa-
las-Araiza, M. D. (2023). Análisis multifactorial de la milpa mazahua 
como base fundamental para el desarrollo agroecológico. Mundo 
Amazónico, 14(1), 180-196. https://doi.org/10.15446/ma.v14n1.95354

Hoyos, G. (2000). Reseña de “Cartografía automatizada para la investiga-
ción de regiones indígenas”, de Andrés Sandoval Forero y Juan Car-
los Patiño. Convergencia. Revista de Ciencias Sociales, 7(21), 323-326. 
http://redalyc.uaemex.mx/src/inicio/ArtPdfRed. jsp?iCve=10502111 
[Consulta: 11 de octubre de 2024.]

inegi [Instituto Nacional de Estadística y Geografía] (2020). Censo de po-
blación y vivienda. https://www.inegi.org.mx/programas/ccpv/2020/ 
[Consulta: 26 de octubre de 2024.]

Magazine, R. (2015). El pueblo es como una rueda, Hacia un replanteamien-
to de los cargos, la familia y la etnicidad en el altiplano de México. Mé-
xico: Universidad Iberoamericana.

Maya, V. (2016). La actualidad de los rituales agrícolas mesoamericanos: 
la fiesta de la Santa Cruz y de San Isidro Labrador en dos munici-
pios mazahuas de México. Diálogo Andino, 49, 131-136. https://dx.
doi.org/10.4067/S0719-26812016000100015

Paulino, S. E. (2022). K’o para yo ande ñe nu Xoñijomo: yo Jñatr’o k’o jña’a 
trexe kjo kja’a ñe k’o b’ü’bü ka tr’eje. Una mirada a las escrituras ora-
litegráficas: yo ande y la diversidad biocultural (Tesis inédita de maes-
tría). Universidad Autónoma de Querétaro, Querétaro.

Reyes, L., García, A. y Madrazo, M. (2018). La milpa como sistema de abas-
to alimentario sostenible. El caso de Santa Ana Ixtlahuaca, Estado 
de México. En L. Reyes Montes, J. M. Pérez Sánchez y S. Moctezuma 
Pérez, Sistemas tradicionales. Biodiversidad y cultura (pp. 72-93). Mé-
xico: El Colegio Mexiquense.

Reyes-Carcaño, M., Chávez Mejía, M. C., Moctezuma Pérez, S. y Ramírez 
Torres, J. L. (2021). El paisaje biocultural de la herbolaria mazahua. 



Ana Karen Vázquez Hernández  |  195

Cuadernos Geográficos, 60(3), 277-296. https://shorturl.at/jwEQW 
[Consulta: 12 de octubre de 2024.]

Reyes-Montes, L., Pérez Sánchez, J. M. y Moctezuma Pérez, S. (2018). Sis-
temas tradicionales. Biodiversidad y cultura. México: El Colegio 
Mexiquense.

Sánchez, N. T. (2022). Conocimiento y uso de líquenes como parte de los sa-
beres tradicionales en comunidades jñatjo (mazahuas) en el Estado 
de México (Tesis inédita de maestría). Universidad Nacional Autó-
noma de México, Ciudad de México. http://132.248.9.195/ptd2022/
mayo/0825059/Index.html [Consulta: 23 de febrero de 2024.]

Sandoval, E. (1977). Población y cultura en la etnorregión mazahua (jañtjo). 
México: Universidad Autónoma del Estado de México

Serrano, R. B., Gastón, J. G. C., Cruz, A. J. y Madrigal, D. U. (2011). Región 
mazahua mexiquense: una visión desde sistemas complejos para la 
evaluación multicriterio-multiobjetivo. Gestión Turística, 16, 95-125. 
http://ri.uaemex.mx/bitstream/handle/20.500.11799/58214/art05.
pdf?sequence=1&isAllowed=y [Consulta: 8 de agosto de 2024.]

Silva, M. A. y Veliz, E. (2024). La milpa mazahua: cosmovisión de dos ge-
neraciones. Revista Digital Universitaria, 25, 1-9. https://www.revis-
ta.unam.mx/wp-content/uploads/v25_n4_a11.pdf [Consulta: 27 de 
octubre de 2024.]

Vásquez, A. Y., Chávez Mejía, C., Herrera T. F. y Carreño, M. F. (2016). La 
milpa mazahua: baluarte de conocimientos y creencias. Iberofórum. 
Revista de Ciencias Sociales de la Universidad Iberoamericana, 21, 
142-167. https://shorturl.at/qGSV6 [Consulta: 23 de febrero de 2024.]

Vázquez, A. K. (2016). Transmisión de conocimientos de la cultura culinaria 
entre las mujeres mazahuas en San Jerónimo Boncheté (Tesis inédita 
de licenciatura). Escuela Nacional de Antropología e Historia, Ciu-
dad de México.

Vizcarra, I. (2002). Entre el taco mazahua y el mundo. La comida de las re-
laciones de poder, resistencia e identidades. México: uaem/Instituto 
Mexiquense de la Mujer. 





[ 197 ]

Sistema agroforestal de frutales  
en la región sureste P’urhépecha. 
Perspectivas bioculturales  
y de conservación

María del Rocío Sánchez Rico*  
y Ernesto Ramírez Briones**

	 *	 Doctorado en Políticas Públicas y Desarrollo, Centro Universitario de Ciencias Económico 
Administrativas, Universidad de Guadalajara.

	 **	 Departamento de Ecología Aplicada, Centro Universitario de Ciencias Biológico Agrope-
cuarias, Universidad de Guadalajara. ernesto.ramirez@academicos.udg.mx

Introducción

El paradigma de la cultura P’urhépecha en el estado de Michoacán, se 
muestra en diversos ámbitos desde los culturales como danzas, música y 
alfarería, hasta los alimenticios que son fruto de la diversidad biológica y 
cultural, sin dejar de mencionar la resistencia y perseverancia de la pobla-
ción actual por mantener vivo el legado ancestral. Es importante contex-
tualizar que la cultura alimentaria P’urhépecha se fundamenta en el uso 
de ingredientes provenientes, en su mayoría, de sistemas de cultivo tradi-
cionales como el ekuaro, donde el maíz nativo y otros productos ocupan 
un lugar central. No obstante, esta tradición culinaria también ha tenido 
que adaptarse a las transformaciones del entorno agrícola, incorporando 
de manera gradual productos derivados de cultivos intensivos que hoy en 
día ocupan una proporción creciente de la superficie cultivada en Michoa-
cán (inegi, 2023). Un ejemplo representativo de esta transición es el uso 
del maíz amarillo, producido a gran escala, que se ha integrado en diversos 
platillos, reflejando así un proceso dinámico de continuidad y cambio en la 
alimentación P’urhépecha. La producción agrícola a través de las distintas 
regiones del estado con características fisiográficas, biológicas y culturales 
únicas, han propiciado posicionar a Michoacán como un líder agrícola, 
aportando 10% del producto interno bruto primario nacional, de acuerdo 



198  |  Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha

con datos de la Secretaría de Agricultura, Ganadería, Desarrollo Rural, 
Pesca y Alimentación (Sagarpa, 2018). Dentro de la diversidad de sistemas 
de cultivo presentes en México, el ekuaro destaca como un sistema agro-
forestal tradicional propio del pueblo P’urhépecha. Se trata de una forma 
de cultivo integral que combina, de manera espacial y temporal, árboles, 
cultivos agrícolas y animales, bajo un manejo guiado por el conocimiento 
ancestral. Funciona como un traspatio productivo y multifuncional, donde 
se aplican prácticas de conservación del suelo, selección cuidadosa de espe-
cies vegetales y animales, así como técnicas de producción intensiva adap-
tadas al entorno local. Sin embargo, al igual que otros sistemas agrícolas 
tradicionales, el ekuaro enfrenta procesos de marginación, transformación 
e incluso desaparición, debido a la falta de reconocimiento, interés institu-
cional y políticas públicas pertinentes para su preservación. Los ekuaros 
han sido ampliamente documentados en las zonas templadas de la región 
lacustre y la Meseta P’urhépecha (mp), donde representan una expresión 
viva del conocimiento etnobotánico acumulado por generaciones. Sin 
embargo, en los paisajes agrícolas de municipios como Uruapan, Tare-
tan y Ziracuaretiro, perviven los ekuaros en ambientes de clima cálido, 
los cuales han sido escasamente estudiados, a pesar de su relevancia para 
la conservación de la agrobiodiversidad y los saberes tradicionales asocia-
dos, sobre todo al manejo de especies frutales.  Estudios previos en la zona 
han identificado ancestros silvestres del maíz moderno, como las razas de 
teocintle del Balsas (Zea mays spp. parviglumis y Zea perennis), así como 
especies de calabaza (Cucurbita spp.), las cuales se presume estuvieron 
asociadas a la cultura capacha durante su tránsito por la región entre los 
años 1500 a 1200 a. p. (antes del presente) (Carrera-Valtierra et al., 2012; 
Zizumbo, Flores y Colunga, 2012). Estos hallazgos evidencian la profunda 
interrelación entre las sociedades humanas y la biodiversidad local. Cabe 
destacar que esta región, al haber sido históricamente un corredor y lugar 
de asentamiento de diversos grupos humanos, ha facilitado un constante 
intercambio cultural y ecológico, lo que ha dado lugar a sistemas socioe-
cológicos complejos, en los que persiste un equilibrio entre las prácticas 
humanas y los entornos naturales, reflejado en paisajes heterogéneos y en 
una notable diversidad biológica y genética (Boege, 2021).

En función de lo anterior, el presente trabajo tiene como objetivo mos-
trar el complejo patrimonio biocultural que se encuentra en la confluen-
cia de los municipios de Uruapan, Taretan y Ziracuaretiro con tradiciones 
indígenas y mestizas que pueden erosionarse si no se emplean políticas 



María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones  |  199

públicas adecuadas que visibilicen la necesidad de proteger los sistemas 
agroforestales de frutales y a la par se generen propuestas locales para favo-
recer la agrobiodiversidad frente al incesante avance de los monocultivos 
que se desarrollan en la zona.

Perfil territorial de la región de estudio

Taretan, Uruapan y Ziracuaretiro son municipios localizados en la región 
centro-oeste del estado de Michoacán, México; pertenecientes a la región 
denominada VI Meseta Purépecha, cada uno con características físicas 
únicas que los distinguen pero que en conjunto forman un paisaje carac-
terizado por la transformación de la cobertura original en zonas de cul-
tivo extensivo y en menor medida ekuaros. El relieve donde confluyen 
los municipios de este estudio (véase imagen 1) se encuentra conformado 
por pequeños accidentes orográficos constituidos por el Eje Neovolcánico 
Transversal; con algunos valles y planicies entre los cerros y mesetas y una 
macro pendiente afluente del río Tepalcatepec, denominada escarpa limí-
trofe sur (Bollo, Espinoza y Hernández, 2019). 

Imagen 1. Zona de estudio de los sistemas agroforestales dentro de la región vi 
Meseta Purépecha

Fuente: elaboración propia con datos de situ, 2024. https://sigsedum.michoacan.gob.mx



200  |  Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha

La zona de estudio se encuentra en la confluencia de los tres munici-
pios en una gradiente que va de los 800 a los 1 850 msnm, con presencia de 
ekuaros dentro de una región dividida en tres pisos ecológicos: el primer 
piso, localizado en la parte norte, pertenece a las tierras templadas corres-
pondientes a la Meseta Purépecha, cuya altura oscila entre los 1 600 y 2 400 
msnm con bosques de encino con especies como roble blanco (Quercus 
resinosa Liebm, Quercus magnoliifolia Née) y roble prieto (Quercus rugosa 
Née), mezclados tanto con algunos elementos escasos de bosque de pino 
(Pinus oocarpa Schiede ex Schltdl. y Pinus pringlei Shaw) y bosque tropical 
subcaducifolio como pelo de ángel (Calliandra grandiflora P. H. Allen) y 
dormilona (Mimosa albida Humb. & Bonpl. ex Willd.) en cañones y zonas 
con alta pendiente (Carrera-Valtierra et al., 2012; Segura-Ledesma et al., 
2009). En este primer piso, las precipitaciones desempeñan una función 
principal para la formación de múltiples manantiales y corrientes subterrá-
neas que nutren al río Tepalcatepec, siendo la base de la regulación hídrica 
para la agricultura que se desarrolla en Tierra Caliente (Espín, 1983). El 
segundo piso corresponde a la zona de transición con un clima cordial, 
que incluye principalmente vegetación de bosque tropical subcaducifo-
lio, caducifolio y menor proporción bosque de encino (Segura-Ledesma 
et al., 2009), actualmente  restringidas a las montañas de difícil acceso y 
los cañones de los ríos y cuerpos de agua intermitentes, con una altura 
que oscila entre los 900 y 1 600 msnm; este segundo piso comprende la 
mayoría de la zona de estudio, donde concurren  grandes extensiones que 
han sido modificadas en su cobertura vegetal original (Valentín-Martínez, 
Silva-Sáenz y Contreras-León, 2023). Es una zona buscada por la actividad 
agrícola, donde podemos encontrar cultivos de diferente tipo divididos en 
propiedad privada y comunal; es la zona de viveros de plantas de aguacate 
(Persea spp), de producción de guayabas (Psidium spp), zarzamora (Rubus 
spp) y arándano (Vaccinium corymbosum L.). En este piso es donde se pue-
den encontrar múltiples afloramientos de manantiales y la formación de 
las corrientes de los ríos Acúmbaro, Tomendán y Casilda, que aumentan 
el caudal del Tepalcatepec (Sánchez, 2002). El tercer y último piso de esta 
región constituye el puerto de entrada a la Tierra Caliente (Espín, 1983), 
tierra de llanuras con vegetación de bosque tropical caducifolio y matorral 
espinoso, donde el desarrollo agrícola, ganadero y acuícola ha reducido 
significativamente la vegetación original. Es la principal zona de abaste-
cimiento de caña de azúcar (Saccharum officinarum L.) para el ingenio 
Lázaro Cárdenas, ubicado en Taretan, tierras que desde la época colonial se 



María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones  |  201

fueron transformando en polos agrícolas y ganaderos con la aparición de 
las primeras haciendas arroceras y ganaderas que implicaron la presencia 
de migrantes temporales, tanto trabajadores como dueños de haciendas de 
origen europeo y africano (Pureco, 2016, y Sánchez-Díaz, 2017). 

La zona de estudio conserva un patrimonio biológico importante, no 
sólo con registros ancestrales de plantas como el maíz (Carrera-Valtierra 
et al., 2012), sino también con una importante mezcla de frutales nativos 
y exóticos que se han diversificado a lo largo de los últimos 500 años. Los 
reportes más antiguos mencionan que, a mediados del siglo xvi, Vasco de 
Quiroga llevó plátanos desde Santo Domingo y los difundió en las comuni-
dades indígenas, principalmente de Ziracuaretiro. La región fue precursora 
en el cultivo de plátano desde finales del siglo xvi y hacia 1766 se reportan 
varios géneros de plátanos: los guineos, los de Uruapan y los llamados gor-
dos, siendo estos últimos “el pan de que se usa en las tierras calientes por la 
escasez de harina” (Machuca, 2013). Asimismo, la gran presencia de ekua-
ros y huertas, principalmente frutales, que se describen en Uruapan desde 
el siglo xvii debido a la presencia de un clima templado y disponibilidad 
de agua, han permitido el desarrollo de una importante actividad agrícola 
que se ha transformado a lo largo de la historia por diversas influencias 
nacionales e internacionales (Sánchez-Andrade, 2009).

Esta diversidad de influencias vuelve única a la región, con presencia 
de poblaciones mestizas de diversas regiones del mundo que prosperaron 
sobre todo desde finales del siglo xix (Pureco Ornelas, 2016), generando 
poblaciones que no existían y dando nuevos calificativos a las ciudades ya 
establecidas, como Uruapan del Progreso, región actualmente conocida 
por su alta producción de aguacates (sader, 2023). Es importante mencio-
nar que en la región de estudio previo al incremento de los denominados 
berries, también destacaba el cultivo de frutales, como la changunga (Byr-
sonima crassifolia Kunth), guayaba (Psidium guajava L.), mango (Man-
gifera indica L.), cacao (Theobroma cacao L.) y mamey (Pouteria sapota 
(Jacq.) Moore y Stearn), así como variedades locales de zarzamora (Rubus 
spp), entre otros frutos tropicales como plátanos (Musa spp), zapote (Dios-
pyros digyna Jacq.) y macadamias (Macadamia spp), contribuyendo signi-
ficativamente a la economía local. En el caso de Taretan y Ziracuaretiro, 
el desarrollo económico y social no ha sido continuo a pesar de diversos 
programas que intentaron crear riqueza en zonas cálidas como el plan 
Tepalcatepec o la instalación del ingenio Lázaro Cárdenas, producto de la 
presencia de múltiples trapiches en Taretan (Salmerón-Castro, 1989). Tales 



202  |  Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha

eventos también han tenido un impacto en el medioambiente local, modi-
ficando la cobertura vegetal original situación que se ha visto incremen-
tada por el uso de fertilizantes y pesticidas, situación urgente de atender, 
considerando todo el patrimonio biocultural de la zona de estudio. 

En el contexto descrito, la industria agrícola local ha buscado estrate-
gias en apariencia efectivas para mejorar la sustentabilidad a través de la 
creación de certificaciones o sellos verdes para los cultivos; sin embargo, 
estas se encuentran completamente desvinculadas de la cultura, tradicio-
nes y hábitos locales, pero dominada por corporaciones en una especie de 
“agroecología lite” (Rosado-May, 2015) que se basa en fortalecer la seguri-
dad alimentaria a través de grandes extensiones con alta tecnología. Par-
tiendo de esta premisa, la base campesina de la región también ha generado 
resistencia ante políticas neoliberales, que permiten conservar las bases 
ecológicas de los saberes ancestrales (Rosset y Martínez, 2016).

La región unida por el ferrocarril nacional, que se dirigía al centro de 
México, permitió un importante desarrollo a partir del cultivo de caña y 
de otros cultivos como el cacao y café, que se realizaba de manera prin-
cipal bajo la sombra de los árboles frutales característicos de los ekuaros 
de la región, es decir bajo un sistema agroforestal que fue conformándose 
en una coyuntura de producción agrícola, en el traspatio o en huertas en 
las orillas de la población (véase imagen 2), ya que se podía transportar 
piloncillo y aguardiente producidos en las haciendas de Taretan, que poste-
rior a la reforma agraria se convirtieron en ejidos (Salmerón-Castro, 1989); 
adicionalmente, con el desarrollo de la agroindustria en Uruapan, que 
producía chocolate, charanda (aguardiente de caña), marqueta (piloncillo 
procesado), entre otros productos, facilitó una conexión regional con la 
producción de caña, cacao y café en Taretan y Ziracuaretiro. Esta situación 
detonó uno de los movimientos agrarios más importantes de Michoacán, 
con líderes regionales como Emigdio Ruiz (véase imagen 3), que propicia-
ron la creación de los primeros sindicatos cañeros que agrupaban por igual 
a campesinos y obreros, creando el Partido Popular Socialista, además de 
convertirse en área de experimentación de políticas sociales e infraestruc-
tura, propuestas desde el gobierno estatal y federal guiadas por el general 
Lázaro Cárdenas (Salmerón-Castro, 1989).



María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones  |  203

Imagen 2. Aspectos externo a) e interno b) de los ekuaros de la región

Fuente: fotografias de Ernesto Ramírez, durante los trabajos de campo, 2023.

Imagen 3. Aspectos del legado agrario y sindical en Taretan, a) colonia obrera, 
b) mural de ingenio y líder sindical

Fuente: fotografias de Ernesto Ramírez, durante los trabajos de campo, 2023.



204  |  Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha

Modificación del paisaje y cultura alimentaria 

El uso y aprovechamiento de las tierras productivas en la región de estu-
dio constituye un ejemplo notable de convergencia entre saberes tradi-
cionales y procesos modernos. En particular, se observa una articulación 
entre las prácticas agrícolas propias de los pueblos mesoamericanos, entre 
ellas el manejo del policultivo y la adaptación de los cultivos a terrenos 
en pendiente o ladera (Sosa, 2024), con técnicas introducidas a partir de 
la industrialización agrícola. A ello se suma la influencia de las prácticas 
agroproductivas llegadas a la región a lo largo del tiempo, dando lugar a un 
sistema agrícola híbrido, diverso y adaptativo. En este contexto, la dinámica 
regional, caracterizada por una marcada orientación hacia las actividades 
agrícolas y ganaderas, ha sido un motor del crecimiento económico desde 
la segunda mitad del siglo xix (Pérez-Montesinos, 2017). Sin embargo, este 
proceso también ha conllevado una significativa disminución y deterioro 
de la cobertura vegetal original. A pesar de ello, las localidades que con-
forman la zona de estudio mantienen una estrecha relación con su entorno 
natural, la cual se manifiesta en diversas formas de apropiación y manejo 
del medioambiente y sus ecosistemas. Entre estas destacan la conservación 
de semillas nativas, el uso de técnicas agrícolas tradicionales, la biocons-
trucción y diversas prácticas artesanales, elementos que se inscriben den-
tro del concepto de patrimonio biocultural (Ruiz, 2018). Esta articulación 
entre conocimiento tradicional y manejo sostenible del entorno ha per-
mitido a las comunidades desarrollar tecnologías y procesos productivos 
coherentes con sus saberes, lo que representa una vía potencial hacia un 
desarrollo económico local más sustentable (Villagómez-Velázquez, 2022).

En un escenario global marcado por profundas desigualdades en el sis-
tema alimentario, donde aproximadamente 815 000 000 de personas pade-
cen subalimentación crónica, mientras que las tasas de sobrepeso, obesidad 
y desperdicio de alimentos continúan en aumento (Carvajal-Aldaz, Cuca-
lón y Ordóñez, 2022), los esfuerzos orientados a fortalecer a los actores del 
mercado local, reducir la distancia entre productores y consumidores, y 
disminuir la dependencia de las cadenas de valor globalizadas, resultan 
insuficientes. En la zona de estudio al igual que en otras regiones de México, 
es evidente el avance de las corporaciones transnacionales en la producción 
agrícola en detrimento de los cultivos locales. Esta situación pone de mani-
fiesto que la seguridad alimentaria a nivel mundial continúa dependiendo 
en gran medida de corporaciones (Borelli et al., 2020; Stuckler y Nestle, 



María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones  |  205

2012). No obstante, diversos estudios evidencian el potencial del comercio 
local de cultivos menores, el uso de variedades tradicionales, y la imple-
mentación de programas de alimentación y agricultura, para empoderar 
a las comunidades rurales y fortalecer sus medios de vida, especialmente 
en contextos de crisis globales (Borelli et al., 2020). En este sentido, los sis-
temas agrícolas tradicionales, particularmente los sistemas agroforestales, 
están adquiriendo creciente relevancia en el ámbito internacional, tanto 
en la formulación de políticas públicas como en la búsqueda de modelos 
sostenibles de adaptación y mitigación frente al cambio climático; por su 
resiliencia sociocultural y ecológica dentro de comunidades campesinas y 
pueblos originarios (Agnoletti y Santoro, 2022). 

De acuerdo con la fao (2019), la soberanía alimentaria se ve vulnerada 
por el avance de tendencias de homogeneización de las culturas alimenta-
rias y la penetración de productos industrializados incluso en comunida-
des rurales; donde, para el caso mesoamericano, en muchas ocasiones los 
alimentos tradicionales son considerados “alimentos de los pobres” (Katz, 
2024) y su consumo es escondido o limitado. Parte de esta colonización 
alimentaria se incrementa, debido a la demanda de alimentos “moder-
nos” o exóticos impulsados por la globalización e integración del mercado 
(Hawkes, 2006), como es el caso de los denominados berries en México, 
que incluye una serie de bayas como son la frambuesa (Rubus idaeus L.), 
zarzamora (Rubus fruticosus L.), fresa (Fragaria × ananassa (Weston) 
Rozier) y arándano (V. corymbosum), que implican un gran consumo de 
agroquímicos y terminan desplazando a especies alimenticias no conven-
cionales como los frutales presentes en la región, contribuyendo también 
a la alimentación subóptima, baja promoción de economías locales prin-
cipalmente manejadas por mujeres y pérdida del conocimiento tradicional 
de los pueblos indígenas y campesinos (Borelli et al., 2020). 

Desde mediados del siglo xx con la implementación en primera instan-
cia de la revolución verde y posteriormente con el incremento de las exten-
siones dedicadas a la producción de arroz, caña y maíz (Camacho, 2021), 
se inició una transformación profunda del paisaje original, situación que 
se incrementó durante los últimos quince años, debido al crecimiento del 
número de hectáreas destinadas a los monocultivos de berries, aguacate, 
entre otras hortalizas en invernadero (Gasca, 2021). Ante ello es obligatorio 
construir un proceso de descolonización cultural, con el fin de recuperar 
los saberes agrícolas tradicionales, asegurar una agroecología viva a par-
tir del policultivo de frutales, como lo fue en algún momento la región y 



206  |  Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha

así evitar que ese conocimiento y tipo de producción termine en el olvido 
(Franco-Gaona et al., 2016).

Culturalidad de los sistemas agroforestales de Michoacán

La evolución de los sistemas agroforestales, que incluye diversidad de tipos 
de milpas es un proceso que ha ocurrido a lo largo de miles de años y ha 
sido influenciado tanto por factores biológicos como culturales. Para el caso 
mesoamericano, existen registros de variedad de sistemas, dependiendo de 
las condiciones geográficas y ecológicas (Toledo y Barrera-Bassols, 2008). 
Es un hecho que estos sistemas de producción tienen un soporte impor-
tante en los bosques ya que pueden impulsar la productividad agrícola 
hasta en 1 000 millones de hectáreas (Semarnat, 2024). Los policultivos 
agroforestales son sistemas de producción de alimentos que imitan los eco-
sistemas forestales naturales. Se caracterizan por la presencia de múltiples 
especies de plantas y animales que interactúan entre sí de manera compleja. 
Estos sistemas son altamente productivos y resistentes a las perturbaciones, 
lo que los hace especialmente valiosos en las regiones tropicales donde la 
agricultura convencional es difícil. Forman parte de un esquema mayor de 
agrobiodiversidad que de acuerdo con diversas cosmovisiones de pueblos 
mesoamericanos rescata la cultura alimentaria, la identidad comunal y la 
unión familiar (Espinoza-Pérez et al., 2024). 

Para el caso mesoamericano, existe un amplio número de sistemas 
agroforestales que se pueden agrupar acorde con la intensidad del uso, fac-
tores ecológicos y bioculturales; así, los ekuaros de la región de estudio 
son similares en cuanto a la intensidad de uso con los huamiles de Jalisco 
y Guanajuato, zona con alta influencia P’urhépecha, así como los agro-
bosques, tipo cacaotal, por la similitud en el clima cálido-húmedo (More-
no-Calles, Toledo y Casas, 2013; Sosa, 2024).

Poniendo énfasis en los ekuaros de la región P’urhépecha, que desempe-
ñan un papel similar al de las milpas en otras regiones, en términos de pro-
porcionar una variedad de alimentos y recursos a las comunidades locales. 
Alarcón-Chaires (2009) los define como espacios productivos donde se 
cultivan cerca de 50 especies vegetales y animales, en una superficie de 
aproximadamente 300 metros cuadrados. Constituye una de las estrate-
gias donde se usan diferentes cultivos como frijol, hortalizas o cereales 
y árboles frutales; con una distribución que continuamente se modifica, 



María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones  |  207

proveyendo diferentes insumos a la familia campesina en momentos de 
contingencia económica por algún mal temporal, además de ser una fuente 
de entrada de recursos económicos que complementa la economía familiar 
(Barrera-Bassols, 2008); protege el suelo contra la erosión, fomenta la inte-
racción entre los cultivos para un mejor aprovechamiento de los consorcios 
y recursos del suelo, incrementa la captura del carbono atmosférico al igual 
que el sistema de milpa intercalada con árboles frutales (Turrent Fernán-
dez et al., 2017) y genera un sentido de pertenencia a sus poseedores. 

Una característica del ekuaro es que su uso va más allá del alimenticio, 
ya que también se han registrado usos medicinales, forrajeros, ornamenta-
les, de seguridad, textiles, peleteros, maderables y aromáticos, conjuntando 
un sofisticado sistema de agrosilvicultura, integrado por árboles, arbus-
tos, herbáceas, cuya arquitectura semeja a los bosques y funciona como 
sistema ecológico (Alarcón-Chaires, 2009; Sosa, 2024). La importancia de 
estos espacios, además de la satisfacción de diferentes demandas familiares 
y la generación de ingresos económicos, es que se basa en la autosuficien-
cia campesina, en ser espacios de experimentación, donde el campesino 
innova constantemente su conocimiento sobre el campo, una especie de 
“laboratorio” que ha facilitado la domesticación de especies y su mejora-
miento (Alarcón-Chaires, 2009).

El dinamismo ecológico y cultural propio de los ekuaros es un elemento 
importante que muestra su biodiversidad. Trabajos pioneros realizados por 
Alarcón-Chaires (2009) y Rendón (1947) muestran la diversidad de espe-
cies y usos de un ekuaro de zona templada (véase cuadro 1), considerando 
tanto las especies nativas como introducidas que para este caso se designan 
con el nombre de especies “de castilla”, donde los análisis de datos reco-
pilados por ambos autores indicaron la presencia de más de 200 especies 
vegetales con aproximadamente 60% de especies nativas.

Cuadro 1. Caracterización de las principales especies encontradas  
en un ekuaro de zona templada

Listado de especies Nombre local Forma 
biológica 

Origen 

Frutales
Persea americana Mill. Aguacate Árbol n
Coffea arabica L. Café Arbusto e

Continua



208  |  Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha

Continuación

Listado de especies Nombre local Forma 
biológica 

Origen 

Prunus serótina Ehrh. Capulín Árbol n
Prunus domestica L. Ciruela Árbol n
Prunus salicina Lindl. Ciruela pavia Árbol e
Prunus armeniaca L. Chabacano (shauakanu) Árbol e
Annona cherimola Mill. Chirimoya Árbol n
Prunus persica  (L.) Batsch Durazno (turasu) Árbol e
Punica granatum L. Granada Árbol e
Passiflora ligularis Juss. Granada china Hierba e
Ficus carica L. Higo Arbusto e
Inga spuria Humb. & Bonpl. ex Willd Juakinikuiles Árbol n
Citrus aurantiifolia (Christm.) Swingle Lima Árbol e
Citrus limon (L.) Osbeck Limón (limonishi) Árbol e
Malus domestica (Suckow) Borkh Manzana Árbol e
Cydonia oblonga Mill. Membrillo Árbol e
Citrus sinensis (L.) Osbeck Naranja (narasha) Árbol e
Citrus medica L. Cidra Árbol e
Crataegus mexicana DC. Tejocote (karhasi) Árbol n
Rubus fruticosus L. Zarzamora Hierba e
Casimiroa edulis La Llave & Lex. Zapote blanco Árbol n

Medicinales 
Dysphania ambrosioides (L.) Mosyakin & 
Clemants

Epazote Hierba n

Artemisia ludoviciana Nutt. Estafiate Hierba n
Brugmansia spp. Floripondio Arbusto n
Euphorbia pulcherrima Willd. ex 
Klotzsch

Flor de pascua Arbusto e

Ricinus communis L. Higuerilla Arbusto e
Mentha spicata L. Hierbabuena Hierba e
Marrubium vulgare L. Manrrubio Hierba e
Matricaria chamomilla L. Manzanilla Hierba n
Mentha pulegium L. Poleo Hierba n

Continua



María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones  |  209

Continuación

Listado de especies Nombre local Forma 
biológica 

Origen 

Mirabilis jalapa L. Prodigiosa Hierba n
Ruta graveolens L. Ruda Hierba e
Aloe vera (L.) Burm.f. Sábila Hierba e

Hortalizas y aromáticas 
Beta vulgaris L. Acelga Hierba e
Cucurbita pepo L. Calabaza Hierba n
Sechium edule (Jacq.) Sw. Chayote Hierba n
Capsicum annuum L. Chile Arbusto n
Pisum sativum L. Chicharos Hierba e
Phaseolus vulgaris L. Frijol Hierba n
Vicia faba L. Habas Hierba e
Solanum lycopersicum L. Jitomate Arbusto n
Lactuca sativa L. Lechuga Hierba e
Origanum majorana L. Mejorana Hierba e
Zea mays L. Maíz Hierba n
Opuntia ssp  Mill. Nopal Arbusto n
Thymus vulgaris L. Tomillo Hierba e

n: especie nativa, e: Especie exótica. 
Fuente: elaboración propia con datos de Alarcón-Chaires (2009), y Rendón (1947).

Durante los primeros años posteriores a la conquista, en lo que hoy 
conocemos como Michoacán, existió una interesante mezcla de germo-
plasma asiático, africano, europeo y local, al encontrarse en una zona que 
conectaba comercialmente dichos sitios (Sánchez-Díaz, 2017). Los estudios 
enfocados a ekuaros que se encuentran en zonas de mayor altitud a nuestra 
zona de estudio, como son Chilchota, Nahuatzen, Pátzcuaro, ubicados en 
la meseta P’urhépecha, dan cuenta de la incorporación de cultivos como el 
haba, chícharo y en menor medida garbanzo, adicional al cultivo de trigo 
que se implementó en la región y que fueron adoptados con éxito (Machuca, 
2013). Asimismo, se ha documentado que diversos conventos dentro de la 
meseta P’urhépecha sirvieron como una especie de campos de aclimata-
ción para diversos cultivos, principalmente los que eran demandados por 
los nuevos habitantes de la región. Así, empezaron a nombrarse los frutos 



210  |  Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha

de castilla que consistían en cítricos como la naranja y en menor medida 
limas, limones (Citrus limon (L.) Osbeck) y la cidra (Citrus medica L.), ade-
más de frutos como membrillo (Cydonia oblonga Mill), durazno (Prunus 
pérsica (L.) Stokes), granada (Punica granatum L), higo (Ficus carica L.), 
pera (Pyrus communis L.), manzana (Malus domestica (Suckow) Borkh.), 
chabacano (Prunus armeniaca L.), dátil (Phoenix dactylifera L.) y castaña 
(Castanea sativa Mill), adicional a muchas hortalizas típicas del mediterrá-
neo (Machuca, 2013). 

En medio de una coyuntura donde el pueblo P’urhépecha, y su conti-
nua resistencia, así como diversas culturas llegadas a la zona moldearon 
una tradición etnobotánica particular, que mezcló las técnicas agrícolas 
de los pobladores originarios y las traídas por los clérigos y explorado-
res españoles, además de los usos dados a la vegetación. En regiones más 
cálidas, como la zona de estudio, prosperaron cultivos como el de la caña 
(S. officinarum) y el plátano (Musa spp.), que fueron considerados como 
frutos “de la tierra”, debido a que están bien distribuidos y adaptados den-
tro de los hábitos alimenticios de los pueblos de la región (Machuca, 2013). 
Asimismo, cultivos de arroz (Oryza sativa L.) y tamarindo (Tamarindus 
indica L.) que eran manejados por los “indios chinos” que lo introdujeron 
en la región (Machuca, 2013). 

En la región de estudio, los propietarios de ekuaros (parcelas) y huertas 
frutales, mencionan el conocimiento de los ekuaros como lugares donde 
sus padres o abuelos hacían uso de un aprovechamiento integral de la 
vegetación, que poco a poco fueron desapareciendo quedando aislados en 
pequeñas zonas lejanas a la cabecera municipal o en traspatios de cierta 
forma desconectados, ya que por la orografía y tradiciones locales muchos 
ekuaros de traspatio conectaban propiedades de miembros de una sola 
familia. En los limitados ekuaros existentes en el área de estudio, se pre-
sentan principalmente árboles frutales, como el mamey (Pouteria sapota 
(Jacq.) H.E.Moore & Stearn), zapote negro (Diospyros digyna Jacq.), chico 
zapote (Manilkara zapota Van Royen), huicuno (Pouteria campechiana 
(Kunth) Baehni), changungas (Byrsonima crassifolia (L) Kunth), mangos 
(Mangifera spp), ciruelas (Spondias purpurea L.), café (Coffea spp), cacao 
(Theobroma cacao L.), papaya (Carica papaya L.), junto con algunas horta-
lizas como calabazas (Cucurbita spp), chayote (Sechium edule  (Jacq.) Sw.) 
y plantas de uso ornamental, como coruchas (Chamaedorea pochutlensis 
Liebm), diversas orquídeas (Anathallis spp) y arboles maderables como 



María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones  |  211

cinco hojas (Tabebuia rosea (Bertol.) Bertero ex A.DC.) entre otros elemen-
tos menos abundantes del bosque tropical subcaducifolio.

Otra especie que destaca por su relevancia dentro de los ekuaros es la 
raza de maíz Uarhuti también conocido como maíz ekuaru, debido a sus 
particulares exigencias, ya que no puede desarrollarse en otros ambientes, 
quizá por su adaptación a los suelos altamente nitrogenados, como son los 
de estos espacios, que frecuentemente son abonados con desechos orgáni-
cos (Alarcón-Chairez, 2009). Sin embargo, esta raza no se encontró en los 
ekuaros de la zona de estudio, pese a que la zona cuenta con importante 
material genético como lo descrito por Carrera-Valtierra (2012), que men-
ciona la presencia de al menos trece razas de maíz incluidos dos teocintles 
(Zea perennis (Hitchc.) Reeves & Mangelsd.), lo que pone en evidencia la 
importancia de caracterizar y conocer con mayor profundidad el desarro-
llo de los ekuaros localizados en la zona de estudio.

A la par de las diferencias ecológicas descritas, es relevante destacar las 
diferencias culturales dentro de los pisos ecológicos descritos, ya que estos 
mismos escalones sirven de conexión entre la cultura P’urhépecha de la 
sierra con la cultura mestiza, fruto de la mezcla europea, africana y local 
que se dio en Tierra Caliente, por lo tanto esta zona muestra ekuaros parti-
culares que mezclan cosmovisiones, manejo de recursos naturales, uso de 
especies y nombres locales que permiten dar un sentido más cercano a un 
sistema agroforestal  de  mayor extensión e intensidad. De tal forma que 
han impulsado cambios tanto a nivel de selección natural, como selección 
humana. Así, con la premisa de favorecer plantas, insectos y animales que 
son útiles para los humanos y eliminar los opuestos se han creado sistemas 
de cultivo altamente especializados y adaptados a las condiciones locales 
(Alarcón-Chairez, 2009). Este proceso de adaptación tiene importantes 
implicaciones para el conocimiento del patrimonio biocultural, conside-
rando las múltiples tradiciones asociadas con estos sistemas, que para la 
región y con un énfasis en aspectos alimenticios son una parte integral de 
la identidad cultural de estas comunidades. 

Es importante resaltar la resistencia de los sistemas agroforestales a 
condiciones climáticas extremas y a las plagas típicas en los monocultivos. 
Esto puede ser especialmente importante en el contexto del cambio climá-
tico, ya que puede ayudar a las comunidades a adaptarse a las condiciones 
cambiantes y a proteger su seguridad alimentaria (Flores y Lantos, 2024). 
Sin embargo, también es importante recordar que estos sistemas de cultivo 
pueden requerir un manejo cuidadoso para asegurar que sean sostenibles 



212  |  Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha

y beneficiosos para todas las partes involucradas. Distintos trabajos han 
puesto de manifiesto la importancia de detectar especies indicadoras de la 
salud de los sistemas agroforestales, como algunos escarabajos y mariposas, 
debido a estrategias de especialización para controlar las plagas (Weibull, 
Östman y Granqvist, 2001). En los ecosistemas tropicales de Michoacán, 
los sistemas agroforestales pueden ser especialmente beneficiosos al encon-
trarse en una zona de transición biológica y cultural, como se ha mencio-
nado, y proveer elementos que ayuden a mejorar la seguridad alimentaria 
y a proporcionar una fuente de ingresos para los agricultores locales. Ade-
más, pueden ayudar a preservar las tradiciones agrícolas locales y el cono-
cimiento tradicional.

Servicios ecosistémicos de los sistemas agroforestales

La práctica agrícola de Taretan, Uruapan y Ziracuaretiro está cambiando 
como una parte natural propia de la adaptación de los sistemas naturales y 
manejados, pero también orillada por las demandas del mercado y políti-
cas públicas que llevan al crecimiento de los monocultivos en regiones con 
alto potencial agrícola. Desde la aparición de los primeros cultivos exóticos 
en la región en el siglo xvi, los cambios en el paisaje se fueron haciendo evi-
dentes, pero tales cambios fueron amortiguados por la presencia en gran 
medida de policultivos. Como muestra de lo anterior, podemos observar 
cómo Uruapan se ha posicionado como uno de los cinco municipios de más 
alta producción de aguacate en México y en el mundo (sader, 2023), una 
actividad económica esencial que genera empleo y contribuye al desarrollo 
local, documentado en la región desde el siglo xvii, donde fray Alonso de 
la Rea comentaba cómo cada vecino podía tener “agua de pie para la ver-
dura” y se podían permitir regadíos en cultivos y huertas con exuberante 
vegetación, situación que otorgó a Uruapan un papel geoestratégico para 
la causa evangelizadora y el poblamiento del sur de Michoacán (Mendoza, 
2001;  Sánchez-Díaz, 2017). 

Muchos años más tarde, en la década de los cuarenta del siglo xx, se creó 
la Comisión del Tepalcatepec, que marcó un hito importante en la trans-
formación del paisaje agrícola de la región. Se implementaron proyectos 
de irrigación a gran escala, que permitieron la expansión de la agricultura 
intensiva (Pureco-Ornelas, 2016). Esto llevó a un aumento en la producción 
de cultivos como el arroz, el sorgo y el maíz y, más recientemente algunas 



María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones  |  213

hortalizas, lo que  generó un aumento en los ingresos para los agricultores. 
Sin embargo, este desarrollo agrícola intensivo también ha tenido impactos 
negativos como se ha mencionado (Gasca, 2021). 

Desde mediados del siglo xx, la Comisión del Tepalcatepec también ha 
tenido un impacto en el desarrollo social de la región. En su momento se 
implementaron programas de educación y capacitación para los agriculto-
res, lo que contribuyó a mejorar sus habilidades y conocimientos (Mendoza, 
2001). Además de promover proyectos de infraestructura, como la construc-
ción de carreteras y centros de salud, que han mejorado el acceso a servicios 
básicos. Por su parte, Taretan y Ziracuaretiro se sustentan principalmente 
en su actividad agrícola desde el desarrollo de las primeras haciendas y pos-
teriores ejidos en la región, convirtiéndose en un importante centro de pro-
ducción de frutales como zarzamora silvestre, guayaba y zapote negro.

Considerando el largo historial de los sistemas agroforestales en la zona 
de estudio, destaca también el aporte que generan a los servicios ecosisté-
micos. De manera particular se ha documentado cómo tiene un impacto 
en el proceso de regulación climática, provisión de alimentos y de apoyo 
para las actividades culturales y biológicas, como la preparación de pos-
tres y usos durante festividades (Oliveros-Espinoza, Gallardo y Figueroa, 
2020) así como un mayor control del ciclo hidrológico, favoreciendo la 
infiltración y menores tasas de erosión, diversidad genética y biológica; sin 
embargo aún es necesario realizar mayores estudios en la zona. 

El desplazamiento de los policultivos

A lo largo del tiempo han surgido distintos criterios para potenciar las 
características locales de una región o localidad, típicamente en búsqueda 
de mejoras económicas que propicien una mejor calidad de vida, y un medio 
a través del cual se implementan las medidas necesarias de sustentabilidad, 
al menos desde lineamientos (Agnoletti y Santoro, 2022). Entendiendo las 
políticas públicas como una intervención del Estado para corregir una situa-
ción, ya sea de tipo social o económica (Merino, 2013), las políticas públicas 
agrícolas son, para este estudio, las protagonistas en cuanto a impulsar o 
no la preservación de los policultivos y por lo tanto de todo el patrimonio 
biocultural que los conforma y caracteriza, y pueden significar elementos 
fundamentales para la economía local y para la seguridad alimentaria, así 
como para la conservación del medioambiente (véase imagen 4).



214  |  Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha

Imagen 4. El patrimonio biocultural amenazado: a) recolección de frutos  
y b) desplazamiento y segmentación de sistemas agroforestales

fotografias de Ernesto Ramírez, durante los trabajos de campo, 2023.

Durante el auge de la revolución verde, México se favoreció a través de 
modernización tecnológica y mejores medios para aumentar la producción, 
así que para los municipios de Uruapan, Taretan y Ziracuaretiro no fue la 
excepción, ya que, a partir de entonces, se comenzaron a dar subsidios y 
créditos agrícolas, se promovió la tecnificación del campo y se comenzó a 
dar capacitación a los agricultores para optimizar el uso de recursos, utili-
zar semillas mejoradas y reducir los costos de producción (Mendoza, 2001).

Aunque en apariencia la economía regional mostraba signos de mejora, 
hacia la década de 1990 se implementaron transformaciones estructurales 
que tendrían profundas implicaciones socioproductivas. La modificación 
del artículo 27 constitucional –que permitió la adquisición de tierras por 
parte de empresas comerciales– y la entrada en vigor del Tratado de Libre 



María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones  |  215

Comercio de América del Norte (tlcan) impulsaron la introducción de 
nuevos productos agrícolas y el establecimiento de esquemas productivos 
intensivos, como los monocultivos. Sin embargo, en ese contexto, las polí-
ticas públicas carecieron de una visión integral que reconociera los efec-
tos negativos de estas transformaciones sobre los sistemas de policultivo 
y el patrimonio biocultural de las comunidades rurales. A pesar de ello, 
muchos agricultores lograron mantener sus sistemas agroforestales tra-
dicionales, produciendo alimentos y otros bienes para el consumo local, 
aunque en un entorno cada vez más orientado al beneficio de los grandes 
productores comerciales.

Las políticas públicas orientadas al sector agrícola han generado tanto 
beneficios como desafíos significativos. Uno de los principales efectos 
ha sido la creciente dependencia de los productores rurales de subsidios 
y créditos gubernamentales, lo que puede traducirse en una situación de 
vulnerabilidad ante eventuales modificaciones en las políticas estatales. 
Asimismo, estas políticas han favorecido la concentración de la produc-
ción en cultivos de alto valor comercial, como el aguacate, en detrimento 
de la diversidad agrícola tradicional. Esta tendencia ha contribuido a la 
expansión de sistemas de monocultivo (Gasca, 2021), con implicaciones 
negativas para la biodiversidad, la resiliencia ecológica y la sostenibilidad 
de los sistemas agroforestales tradicionales.

Patrimonio biocultural,  
perspectivas desde las políticas públicas

Es importante que los órganos ejecutivos o representativos del Estado, 
mediante el uso de los recursos normativos, presupuestarios y humanos 
con los que cuenta el sector público, reconozca, en primer lugar, la relevan-
cia del patrimonio biocultural, para posteriormente diseñar, implementar 
y evaluar políticas públicas que favorezcan a su protección, conservación e 
impulso, ya que actualmente existen políticas públicas que consideran su 
impacto tanto medioambiental como cultural sólo como externalidades. 

A pesar de la creciente importancia del patrimonio biocultural, dada 
la drástica transformación de los territorios, las posturas ambientalistas y 
ecologistas, y su valor económico (Cañellas-Boltà et al., 2005), la formaliza-
ción del reconocimiento de su relevancia a través de políticas públicas sigue 



216  |  Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha

siendo una cuestión emergente. No ha sido una prioridad en la gestión 
pública debido a la falta de un marco legal o institucional que lo considere.  

El patrimonio biocultural se refiere a la intrincada relación entre las 
personas, la naturaleza y la cultura, que ha sido moldeada por una interac-
ción dinámica y coevolutiva a lo largo del tiempo (Pretty et al., 2009). Este 
concepto ha sido articulado en México desde distintas disciplinas, conver-
giendo en la urgencia de revalorar los saberes tradicionales y garantizar los 
derechos territoriales de los pueblos originarios frente al avance de mode-
los extractivistas y despojantes. Mientras Toledo y Barrera-Bassols (2008) 
proponen una mirada etnoecológica que privilegia la memoria, la cosmo-
visión y la praxis campesina como base epistemológica para la sustentabi-
lidad, Boege (2008) refuerza una dimensión político-jurídica centrada en el 
territorio como espacio de vida, cultura y resistencia. El patrimonio biocul-
tural resulta ser un recurso valioso que contribuye a la diversidad biológica 
y cultural del mundo; sin embargo, este patrimonio está siendo amena-
zado por factores como el cambio climático, la pérdida de biodiversidad, la 
globalización y la homogeneización cultural (Maffi, 2005). Por lo tanto, es 
esencial que las políticas públicas aborden estas amenazas y promuevan su 
conservación, equilibrio y uso sostenible.

Según Parsons (2007), los problemas implican percepciones, y estas a 
su vez construcciones que, particularmente en los problemas de políticas 
públicas, su definición puede no resultar precisa, pueden no contar con 
límites claros y puede no saberse dónde empieza un problema y dónde 
termina otro, por lo que la creación de políticas puede entenderse como 
un rompecabezas colectivo dentro de la sociedad, involucrando tanto la 
toma de decisiones como el conocimiento. En este sentido, el patrimonio 
biocultural no resulta un concepto de fácil integración a la agenda, ya que 
desde su génesis engloba y resalta una interacción entre tres elementos fun-
damentales en un territorio que son el social, natural y cultural. En este 
sentido, los actores relevantes (partidos políticos, grupos de interés y dise-
ñadores de políticas) desempeñan un papel muy importante para deter-
minar si el patrimonio biocultural se considera un problema político o no, 
quedando excluido de la agenda por el asunto del cual se trata (Parsons, 
2007) o integrado para crear una política pública a partir del reconoci-
miento del problema que representa su deterioro.

Es fundamental destacar el patrimonio biocultural como un aspecto 
esencial en la formulación de términos para su debate. Este patrimonio se 
compone de valores sociales, culturales y naturales que son característicos 



María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones  |  217

de un lugar en particular (Moya, 2023). Estos valores se manifiestan en 
elementos como el paisaje, las costumbres sociales y económicas, el cono-
cimiento, entre otros, los cuales tienen la capacidad de ser transmitidos de 
generación en generación y que para ello se requiere contar con las herra-
mientas y estrategias adecuadas. 

Según Stiglitz (2002), los bienes públicos son aquellos que pueden ser 
consumidos por varios usuarios simultáneamente y ese uso no se puede 
impedir, aunque el usuario no proporcione algún pago por dicho con-
sumo, es decir, son bienes no rivales y no excluibles. Estas características 
conducen a que un bien público puede considerarse como una “falla de 
mercado” y por tanto resulta necesaria la intervención gubernamental, a 
través de políticas públicas, para su gestión. El patrimonio biocultural, al 
definirse como un “concepto de conservación simbiótica, donde la diversi-
dad biológica y cultural son mutuamente dependientes y geográficamente 
coexistentes” (Nietchhmann, 1992, como se citó en Toledo, 2015), contem-
pla elementos presentes en la naturaleza, la sociedad y espacios geográficos 
determinados, que, de acuerdo con sus características inherentes, poseen 
un interés público (Báez, 2021) y por tanto se trata de un bien común que  
requiere intervención gubernamental para una asignación más justa entre 
los agentes económicos que interactúan con él (Demartino, 2010). Al no ser 
posible hacerlo a través del mercado, es decir, no es posible que el patrimo-
nio biocultural sea suministrado por el sector privado, por lo que el Estado 
tendrá que asumir la responsabilidad (Parsons, 2007).

Políticas públicas destinadas a proteger el patrimonio biocultural 
resultan fundamentales, especialmente debido al deterioro en la percep-
ción de su importancia, que se ha visto afectada por la predominancia de 
una perspectiva neoliberal y económica a lo largo del tiempo (Moya, 2023). 
Diversos estudios muestran que, bajo esta lógica de valorización econó-
mica, los programas y recursos públicos tienden a canalizarse priorita-
riamente hacia actividades orientadas al aumento del ingreso monetario, 
lo que ha provocado la degradación de recursos naturales y patrimonios 
históricos. Esto ocurre porque los territorios y elementos con alto valor 
biocultural son concebidos como insumos disponibles para proyectos de 
corte extractivo o productivista, con énfasis en la exportación continua de 
materias primas o productos agrícolas. Esta dinámica no sólo invisibiliza 
la explotación intensiva de los ecosistemas, sino que también desatiende 
sus impactos negativos en la calidad de vida, la salud y los derechos de 



218  |  Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha

las comunidades locales, además de generar desórdenes socioeconómicos 
y ambientales persistentes (Castañeda Olvera, 2024). 

Los derechos de propiedad desempeñan un papel crucial en las inter-
venciones gubernamentales destinadas a la conservación del patrimonio 
biocultural. Si estos derechos no están claramente establecidos, el intento 
de negociación basado en el teorema de Coase, podría no ser equitativo, ya 
que cada parte interesada podría perseguir acciones que beneficien princi-
palmente sus propios intereses, llevando a una ineficiencia de mercado. La 
conservación del patrimonio biocultural a menudo implica contrarrestar 
las acciones de individuos o empresas que afectan el bienestar de otros sin 
proporcionar una compensación adecuada; en estos casos, es crucial que el 
gobierno intervenga para asegurar una gestión justa y efectiva de los recur-
sos naturales y culturales.

Establecer impuestos para la protección del patrimonio biocultural 
puede resultar ineficaz debido a la asimetría de información, ya que es com-
plicado determinar con precisión el costo de las externalidades para impo-
ner un gravamen adecuado. Los actores que generan estas externalidades 
suelen tener acceso a la información más detallada y clara al respecto. Ade-
más, existe el riesgo de que las empresas oculten información o negocien 
acuerdos privados para minimizar el impacto de los impuestos asignados. 
Esto podría conducir a una aplicación ineficiente de los impuestos y a la 
persistencia de externalidades no resueltas (Besley y Persson, 1987).

Por lo tanto, las políticas públicas desempeñan un papel esencial en la 
protección y promoción del patrimonio biocultural. Estas políticas pueden 
adoptar diversas formas (Pretty et al., 2009) y fomentar la educación y con-
cienciación sobre la importancia y los beneficios de conservar el patrimonio 
biocultural. Sin embargo, a menudo se ha subestimado la interdependencia 
entre la diversidad biológica y cultural, la falta de un enfoque integrado 
para su conservación y uso sostenible (Maffi, 2005), o la fragmentación del 
conocimiento (Toledo, 2015).

La expansión del modelo agroexportador, como ocurre en la zona de 
estudio, ha sido respaldada por políticas que priorizan el apoyo al capi-
tal privado mediante subsidios, incentivos y programas, como Agricul-
tura Protegida y Proagro Productivo (Carrera Rodríguez y Hernández, 
2022). Este enfoque, como se ha documentado en este trabajo, ha acele-
rado la transformación de territorios diversos en paisajes de monoculti-
vos intensivos, altamente dependientes de agroquímicos, agua y energía, 



María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones  |  219

desestructurando complejos agroculturales que combinaban biodiversi-
dad con saberes tradicionales (Macías y Sevilla, 2024).

Estas transformaciones se dan dentro de un diseño institucional que 
reproduce desigualdades al favorecer a quienes tienen mayor capacidad 
técnica y acceso a mercados, marginando a los actores comunitarios (Bas-
seches, 2023; Lema et al., 2022). Como plantean Schneider e Ingram (1997), 
el diseño de políticas refleja valores normativos que legitiman a ciertos 
grupos mientras invisibilizan a otros. En el caso mexicano, esta lógica se 
traduce en una subordinación sistemática del bienestar natural-cultural 
frente a los imperativos de crecimiento económico y competitividad inter-
nacional (Guillén, 2013; Leycegui, 2012), reforzada por instrumentos como 
los fideicomisos de fira que han favorecido modelos productivos extracti-
vos (Banco de México, 2023; fira, s. f.).

Sin embargo, esta tendencia comienza a ser cuestionada por iniciativas 
sociales, académicas e institucionales que buscan reposicionar al patrimo-
nio biocultural como eje articulador de un nuevo paradigma de políticas 
públicas: más inclusivo, resiliente y sostenible. Ejemplos como la agricul-
tura regenerativa o las reformas legislativas impulsadas por los movimien-
tos de defensa de la madre tierra, así como la iniciativa de reconocimiento 
constitucional de los sistemas de vida indígenas, apuntan hacia una reva-
lorización del patrimonio biocultural como sujeto de derechos (Cámara de 
Diputados, s. f.).

Conclusiones 

Incluir la noción de patrimonio biocultural en los planes gubernamentales 
de desarrollo no sólo es pertinente, sino esencial para fortalecer el vínculo 
entre la sociedad y su herencia natural y cultural. Sin programas adecuados 
de interpretación, educación y sensibilización, el patrimonio biocultural 
corre el riesgo de mantenerse como una categoría abstracta, desconectada 
de la vida cotidiana y de la acción pública. Como advierten Salazar (2017) y 
Hernández López (2009), el aprecio por el patrimonio biocultural no surge 
de manera espontánea; requiere procesos formativos que promuevan una 
valoración cívica y colectiva, permitiendo que sea reconocido como un 
componente clave del bienestar común, y no como un obstáculo al pro-
greso, situación particularmente esencial en zonas donde la cultura princi-
pal es proveniente del mestizaje. 



220  |  Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha

Aunque el discurso sobre el patrimonio biocultural en las políticas 
públicas es relativamente reciente, su incorporación efectiva implica una 
revaloración de los sistemas de vida locales como formas legítimas de orga-
nización territorial, natural y cultural. Esto exige reconocer la coevolución 
entre pueblos y ecosistemas, evitando reducir el patrimonio a una etiqueta 
turística o cultural, e integrándolo en políticas que fortalezcan los siste-
mas normativos, productivos y simbólicos de las comunidades indígenas 
y campesinas. La expansión de los monocultivos en la región, confirman 
que el Estado no sólo ha sido omiso, sino que ha participado activamente 
en la afectación del patrimonio biocultural. Por tanto, su deber debe ir más 
allá de la protección simbólica, orientándose hacia la creación de marcos 
institucionales, legales y participativos que garanticen su reproducción.

La articulación del patrimonio biocultural con las políticas públicas 
debe entenderse como una condición fundamental para construir un 
modelo de desarrollo sustentado en la diversidad biocultural como base de 
una vida digna, lo que implica superar una visión meramente patrimonia-
lista y avanzar hacia una gobernanza compartida, que reconozca los dere-
chos territoriales, promueva la equidad epistémica y fortalezca los saberes 
locales en el diseño e implementación de políticas. 

Lista de referencias

Agnoletti, M. y Santoro, A. (2022). Agricultural heritage systems and agro-
biodiversity. Biodiversity and Conservation, 31(10), 2231-2241. https://
doi.org/10.1007/s10531-022-02460-3

Alarcón-Chaires, P. (2009). Etnoecología de los indígenas p’urhépecha. Una 
guía para el análisis de la apropiación de la naturaleza. https://pa-
trimoniobiocultural.com/archivos/publicaciones/libros/Etnoeco-
logia-del-pueblo-purepecha-Alarcon-chairez.pdf [Consulta: 5 de 
octubre de 2024.]

Báez, J. J. (2021). Una mirada crítica sobre el patrimonio mundial de la 
unesco. Márgenes. Espacio, Arte y Sociedad, 14(21), 55-62.

Banco de México (2023). Informe económico y financiero de fira. https://
www.banxico.org.mx

Barrera-Bassols, N. (2008). Symbolism, knowledge and management of soil 
and land resources in indigenous communities: ethnopedology at glo-
bal, regional and local scales. Vols. i y ii. Paises Bajos: itc.



María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones  |  221

Basseches, J. (2023). Policy design inequalities in agrarian transitions. Poli-
cy Studies Journal, 51(1), 44-69.

Besley, T. y Persson, T. (1987). Taxation and Development. En A. J. Auer-
bach, M. Feldstein Auerbach, Alan J. y M. Feldstein (eds.), Handbook 
of public economics ( vol. v, pp. 51-107). Ámsterdam: North Holland. 

Boege, E. (2008). El patrimonio biocultural de los pueblos indígenas de Méxi-
co: Hacia la conservación in situ de la biodiversidad y agrodiversidad 
en los territorios indígenas. Instituto Nacional de Antropología e His-
toria/Comisión Nacional para el Desarrollo de los Pueblos Indígenas.

Boege, E. (2021). Acerca del concepto de diversidad y patrimonio biocultural 
de los pueblos originarios y comunidad equiparable: Construyendo te-
rritorios de vida con autonomía y libre determinación. Puebla, Méxi-
co: Benemérita Universidad Autónoma de Puebla/Instituto Nacional 
de Antropología e Historia. 

Bollo, M., Espinoza, A., Hernández, G. y Hernández, J. R. (2019). Las regio-
nes fisicogeográficas de Michoacán de Ocampo. México: unam/ciga.

Borelli, T., Beltrame, D., Engels, J. Hunter, D., Mattana, E., Pawera, L., 
Penafiel, D., Powell, B., Ulian, T., Tan, A., Taylor, M. y Termote, C. 
(2020). Born to eat wild: an integrated conservation approach to se-
cure wild food plants for food security and nutrition. Plants, 9(10), 
1299. https://doi.org/10.3390/plants9101299 

Camacho Morales, A. F. (2021). Jornaleras agrícolas en la agroindustria de 
berries, desigualdad y bienestar en la región VII “Pátzcuaro-Zirahuén” 
(Tesis inédita de maestría). Universidad Autónoma Chapingo-Direc-
ción de Centros Regionales Universitarios, Morelia, Michoacán.

Cámara de Diputados (s. f.). Iniciativa de reforma constitucional sobre siste-
mas de vida indígenas. https://www.diputados.gob.mx

Camou-Guerrero, A., Casas, A., Moreno-Calles, A. I., Aguilera-Lara, J., 
Garrido-Rojas, D., Rangel-Landa, S., Torres, I., Pérez-Negrón, E., So-
lís, L., Blancas, J., Guillén, S., Parra, F. y Rivera-Lozoya, E. (2016). 
Ethnobotany in Mexico: History, development, and perspectives. En 
R. Lira, A. Casas y J. Blancas (eds.), Ethnobotany of Mexico: Interac-
tions of people and plants in Mesoamerica (pp. 21-40). Nueva York: 
Springer.

Cañellas-Boltà, S., Indregard, R., Strand, R. y Waldrón, T. (2006). La gestió 
pública del paisatge a Catalunya. Cataluña: Norcat Research Project.v



222  |  Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha

Carrera Rodríguez, M. y Hernández, C. (2022). Agroindustria y política 
pública en Jalisco. Revista Mexicana de Estudios Regionales, 11(2), 
85-110.

Carrera-Valtierra, A., Parra Ron, J., Andrés, Á., Cordero, J., Martín, M., Ri-
vera, M., Medrano, R., Castellanos, S. y Díaz Vilchis, T. (2012). Razas 
de Teocintle en Michoacán. Su origen, distribución y caracterización 
morfológica. México: Universidad Autónoma de Chapingo. https://
www.gob.mx/cms/uploads/attachment/file/232252/Razas_de_teo-
cintle_en_michoacan.pdf [Consulta: 14 de octubre de 2024.]

Carvajal-Aldaz, D., Cucalon, G. y Ordonez, C. (2022). Food insecurity as a 
risk factor for obesity: A review. Frontiers in Nutrition, 9. https://doi.
org/10.3389/fnut.2022.1012734

Castañeda Olvera, D. R. (2024). Extractivismo, neoextractivismo y despojo 
extraheccionista. Intersticios Sociales, 27, 5-39.

DeMartino, G. (2010). Economics and justice. En R. C. Free (ed.), 21st Cen-
tury Economics: A Reference Handbook (pp. 525-532). California: 
sage Publications.  https://doi.org/10.4135/9781412979290

Espin, J. (1983). La región de Uruapan: criterios de definición y caracterís-
ticas ecológicas. Relaciones, iv(14), 5-30. https://sitios.colmich.edu.
mx/relaciones25/files/revistas/014/JaimeEspin.pdf [Consulta: 20 de 
agosto de 2024.]

Espinoza-Pérez, J., Cortina-Villar, S., Perales, H., Méndez-Flores, O. G. 
y Soto-Pinto, L. (2024). Edible plants as a complement to the diet 
of peasant farmers: a case study of the Totonacapan region of Pue-
bla, Mexico. Frontiers in Sustainable Food Systems, 8. https://doi.
org/10.3389/fsufs.2024.1329532 

fao [Organización de las Naciones Unidas para la Alimentación y la Agri-
cultura] (2019). Soberanía alimentaria y agroecología. https://www.
fao.org/agroecology/database/detail/es/c/1253726/ [Consulta: 18 de 
septiembre de 2024.]

Flores, E. N. y Lantos, I. (2024). Food sovereignty: Shared knowledge and 
experiences in Argentine ethnobiology and archaeology. En M. L. 
Pochettino, A. Capparelli, P. C. Stampella y D. Andreoni (eds.), Na-
ture(s) in construction: Ethnobiology in the confluence of actors, terri-
tories and disciplines (pp. 65-84). Nueva York: Springer.

Franco-Gaona, A., Ramírez-Valverde, B., Cruz-León, A., Sangerman-Jar-
quín, D. M., Juárez-Sánchez, J. P. y Ramírez-Valverde, G. (2016). El 



María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones  |  223

ekuaro: Un sistema agroforestal tradicional michoacano. Revista 
Mexicana de Ciencias Agrícolas, 16, 3357-3370. 

Gasca, E. (2021). Los invernaderos industriales atropellan imponiendo su 
lógica urbana Berries: frutos rojos, puntos rojos. https://www.ceccam.
org/sites/default/files/Berries%20CECCAM%20.pdf  [Consulta: 27 
de agosto de 2024.]

Guillén, A. (2013). Neoliberalismo y políticas públicas en México. Siglo XXI.
Hawkes, C. (2006). Uneven dietary development: linking the policies and 

processes of globalization with the nutrition transition, obesity and 
diet-related chronic diseases. Globalization and Health, 2(1). https://
doi.org/10.1186/1744-8603-2-4

Hernández López, J. de J. (2009). Tequila: centro mágico, pueblo tradicio-
nal. ¿Patrimonialización o privatización? Andamios, 6(12), 41-67.

inegi [Instituto Nacional de Estadística y Geografía] (8 de agosto de 2022). 
Estadísticas a propósito del Día Internacional de los Pueblos Indíge-
nas (Comunicado de prensa núm. 430/22). https://www.inegi.org.mx 
[Consulta: 4 de septiembre de 2024.]

inegi [Instituto Nacional de Estadística y Geografía] (mayo de 2023). Cen-
so agropecuario 2022, resultados oportunos del estado de Michoacán. 
https://www.inegi.org.mx/contenidos/programas/cagf/2022/doc/
CA2022_ROMIC.pdf [Consulta: 4 de septiembre de 2024.]

Iplaem [Instituto de Planeación del Estado de Michoacán de Ocampo] 
(2020). Modelo de desarrollo regional para el Estado de Michoacán. 
https://cpladem.michoacan.gob.mx/wpcontent/uploads/2021/09/
DOC_DemoSocia_sept-2021.pdf [Consulta: 3 de octubre de 2024.]

Katz, E. (2024). Local knowledge, food, territory, and biodiversity: Case 
studies from Mexico and Brazil. En E. N. Flores, I. Lantos, M. L. 
Pochettino, A. Capparelli, P. C. Stampella y D. Andreoni (eds.), Na-
ture(s) in construction: Ethnobiology in the confluence of actors, terri-
tories and disciplines (pp. 85-106). Nueva York: Springer.

Leycegui, B. (2012). El comercio agrícola en México: entre la liberalización y 
la seguridad alimentaria. México: cide.

Lema, G., Baranauskas, M. y Díaz, L. (2022). Agricultural subsidy systems 
in Latin America: Winners and losers. Latin American Perspectives, 
49(2), 39-57.

Machuca, P. (2013). El arribo de plantas a las Indias Occidentales: el 
caso del Balsas-Jalisco a través de las Relaciones geográficas del 
siglo xvi. Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, 34(136), 



224  |  Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha

73-114. https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S018539292013000400005#notas [Consulta: 20 de octubre de 
2024.]

Macías, M. A. y Sevilla, G. L. (2024). El huerto de Aimara. PuertAbierta 
Editores.

Maffi, L. (2005). Linguistic, cultural, and biological diversity. Annual Re-
view of Anthropology, 34, 599-617.

Mendoza Arroyo, J. M. (2001). Conurbación ejidal, cambio territorial y 
revalorización de los recursos naturales en el ejido de San Francis-
co Uruapan, 1977-1997. Relaciones. Estudios de Historia y Sociedad, 
22(85), 133-160. México: El Colegio de Michoacán.

Merino, M. (2013). Políticas públicas. Ensayo sobre la intervención del Esta-
do en la solución de problemas públicos. México: cide.

Moreno-Calles A., Toledo, V. y Casas, Y. (2013). Los sistemas agroforesta-
les tradicionales de México: una aproximación biocultural. Botani-
cal Sciences, 91(4), 375-398. https://www.scielo.org.mx/pdf/bs/v91n4/
v91n4a1.pdf [Consulta: 12 de junio de 2024.]

Moya, M. F., (2023). La contribución de las relaciones públicas al patrimo-
nio biocultural. Revista de Investigación del Departamento de Hu-
manidades y Ciencias Sociales, 23, 59-70. https://doi.org/10.54789/
rihumso.23.12.23.4 

Oliveros Espinoza, R., Gallardo Ruiz, J. y Figueroa Serrano, D. (2020). Es-
pacio y territorialidad de los pueblos indígenas en Michoacán: Dis-
cusiones recientes sobre región, paisaje y lugar. Diario de Campo, 
3(7), 11-30.

Parsons, W. (2007). Políticas públicas, una introducción a la teoría y prácti-
ca del análisis de políticas públicas. México: Flacso.

Pérez Montesinos, F. (2017). Geografía, política y economía del reparto li-
beral en la meseta purépecha, 1851-1914. Historia Mexicana, 66(4), 
2073-2149. 

Pretty, J., Adams, B., Berkes, F., Athayde, S. F. de, Dudley, N., Hunn, E., 
Maffi, L., Milton, K., Rapport, D., Robbins, P., Sterling, E., Stolton, 
S., Tsing, A., Vintinner, E. y Pilgrim, S. (2009). The intersections 
of biological diversity and cultural diversity: Towards integration. 
Conservation and Society, 7(2), 100-112. http://www.jstor.org/sta-
ble/26392968 [Consulta: 14 de septiembre de 2024.]



María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones  |  225

Pureco Ornelas, J. A. (2016). El agua del río Cupatitzio: la vertebración de 
una comarca socioeconómica en el centro de Michoacán. Región y 
Sociedad, xxviii(67), 121-150.

Rendón, S. (1947). La alimentación tarasca. Anales del Instituto Nacio-
nal de Antropología e Historia, 2, 207-228. https://doi.org/10.24201/
hm.v66i4.3427

Rosado-May, F. J. (2015). The intercultural origin of agroecology: Contri-
butions from Mexico. En V. E. Méndez, C. M. Bacon, R. Cohen y S. 
R. Gliessman (eds.), Agroecology: A transdisciplinary, participatory 
and action-oriented approach. advances in agroecology series (pp. 
123-138). Reino Unido: Taylor and Francis. 

Rosset, P. M. y Martínez Torres, M. E. (2016). Agroecología, territorio, re-
campesinización y movimientos sociales. Estudios Sociales. Revis-
ta de Alimentación Contemporánea y Desarrollo Regional, 25(47), 
274-299.

Ruiz Barajas, C. A. (2018). Patrimonio, paisaje y resiliencia. Un encuentro 
en lo colectivo. Millcayac. Revista Digital de Ciencias Sociales, 5(9), 
321-334. https://revistas.uncu.edu.ar/ojs/index.php/millca-digital/ar-
ticle/view/1365 [Consulta: 22 de agosto de 2024.]

sader [Secretaría de Agricultura y Desarrollo Rural] (2023). Cierra envío de 
aguacate michoacano con 140 mil toneladas para Super Bowl. México: 
Michoacán. https://sader.michoacan.gob.mx/cierra-envio-de-agua-
cate-michoacano-con-140-mil-toneladas-para-super-bowl/ [Consul-
ta: 27 de septiembre de 2024.]

Salazar, R. (2017). Educación patrimonial y ciudadanía ambiental: desafíos 
en la apropiación del patrimonio biocultural. Educación y Futuro, 36, 
89-104.

Salmerón Castro, F. I. (1989). Los límites del agrarismo: Proceso político y 
estructuras de poder en Taretan, Michoacán. México: El Colegio de 
Michoacán/Gobierno del Estado de Michoacán.

Sánchez, R. R. (2002). Paraísos terrenales. El riego en los pueblos huerteros 
michoacanos. En M. Sánchez Rodríguez (coord.), Entre campos de 
esmeraldas: la agricultura de riego en Michoacán (pp. 77-102). Zamo-
ra, Michoacán: El Colegio de Michoacán. 

Sánchez-Andrade, D. (2009) Donde se juntan las aguas: Paisajes de la mi-
crocuenca del río Cupatitzio-Marqués de mediados del siglo xix 
al xx (Tesis inédita de maestría). El Colegio de Michoacán, Za-
mora, Michoacán. https://colmich.repositorioinstitucional.mx/



226  |  Sistema agroforestal de frutales en la región sureste P’urhépecha

jspui/bitstream/1016/438/1/S%C3%A1nchezAndradeDianaElizabe-
th2009Tesis.pdf [Consulta: 21 de agosto de 2024.]

Sánchez-Díaz, G. (2017). La caña de azúcar en Michoacán: Continuida-
des y cambios tecnológicos, siglos xviii y xix. Ciencia Nicolaíta, 71, 
63-94.

Sagarpa [Secretaría de Agricultura, Ganadería, Desarrollo Rural, Pes-
ca y Alimentación] (junio de 2018). Michoacán, líder en valor de 
la producción agrícola por noveno año consecutivo. https://www.
gob.mx/agricultura/michoacan/articulos/michoacan-lider-en-va-
lor-de-la-produccion-agricola-por-noveno-ano-consecutivo?i-
diom=es [Consulta: 4 de septiembre de 2024.] 

Schneider, A. y Ingram, H. (1997). Policy design for democracy. University 
Press of Kansas.

Semarnat [Secretaría de Medio Ambiente y Recursos Naturales] (2024). 
Sistemas agroforestales, alternativa multifuncional de vida. https://
www.gob.mx/agricultura/articulos/sistemas-agroforestales-alterna-
tiva-multifuncional-de-vida [Consulta: 8 de septiembre de 2024.]

Sen, P., Mardinogulu, A. y Nielsen, J. (2017). Selection of complementary 
foods based on optimal nutritional values. Scientific Reports, 7(1).  
https://doi.org/10.1038/s41598-017-05650-0 

Segura-Ledesma, S., Zavala Robles, D., Equihua Cervantes, C., Andrés 
Agustín, J. y Yepez Torres, E. (2009). Los recursos genéticos de fru-
tales en Michoacán. Revista Chapingo (serie Horticultura), 15(3), 
297-305. http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pi-
d=S1027-152X2009000500011&lng=es&tlng=es. [Consulta: 26 de ju-
lio de 2024.]

situ [Sistema de Información Territorial y Urbano del Estado de Mi-
choacán] (2024). Mapa Digital. https://sigsedum.michoacan.gob.
mx/?v=bGF0OjE4LjgzNTkyLGxvbjotMTAxLjQyNTk0LHo6OSx-
sOmNsaW1fZXN0fHRjbGltX2VzdA==  [Consulta: 8 de septiembre 
de 2024.]

Sosa Perdomo, A. (2024). Conocimientos tradicionales relativos a la biodi-
versidad en huertos familiares y ekuaros del noroeste de Michoacán. 
Transregiones, 8, 45-62. https://revistatransregiones.com/web/index.
php/tr/article/view/101 [Consulta: 12 de septiembre de 2024.]

Stiglitz, J. E. (2002). Los bienes públicos y los bienes privados suministra-
dos por el Estado. En J. E. Stiglitz (ed.), La economía del sector público 
(pp. 149-178). Barcelona: Antoni Bosch.



María del Rocío Sánchez Rico y Ernesto Ramírez Briones  |  227

Stuckler, D. y Nestle, M. (2012). Big food, food systems, and global health.  
PLoS Medicine, 9(6), Artículo e1001242-e1001242. https://doi.org/ 
10.1371/journal.pmed.1001242

Toledo, V. (8 de septiembre de 2013). El patrimonio biocultural en la mesa 
de discusión. La Jornada Morelos.

Toledo, V. M. (2015). El holón biocultural y su expresión en el espacio. Rú-
bricas, 9, 12-16.

Toledo, V. M. y Barrera-Bassols, N. (2008). La memoria biocultural: la im-
portancia ecológica de las sabidurías tradicionales. España: Icaria 
editorial.

Turrent Fernández A., Cortés Flores J. I., Espinosa Calderón A., Hernán-
dez Romero E., Camas Gómez R., Torres Zambrano, J. P. y Zam-
bada Martínez A. (2017). MasAgro o miaf ¿Cuál es la opción para 
modernizar sustentablemente la agricultura tradicional de México? 
Revista Mexicana de Ciencias Agrícolas, 8(5), 1169-1185. https://doi.
org/10.29312/remexca.v8i5.116

Valentín-Martínez, D., Silva-Sáenz, P. y Contreras-León, J. (marzo de 
2023). Flora y vegetación del malpaís de San Andrés Corú, Zira-
cuaretiro, Michoacán, México. Botanical Sciences, 101(2), 504-526.  
https://doi.org/10.17129/botsci.3153

Vázquez-Delfín, P., Casas, A. y Vallejo, M. (2022). Adaptation and biocul-
tural conservation of traditional agroforestry systems in the Tehua-
cán Valley: access to resources and livelihoods strategies. Heliyon, 
8(7), Artículo e09805. https://doi.org/10.1016/j.heliyon.2022.e09805

Villagómez-Velázquez, Y. (2022). Políticas públicas para la conservación 
del patrimonio biocultural de México desde una perspectiva centra-
da en el campesinado. En E. Gómez-Martínez, Biodiversidad y polí-
ticas públicas en México (pp. 47-68). México: Universidad Autónoma 
Chapingo.

Weibull, A. C., Östman, Ö. y Granqvist, Å. (2003). Species richness in agro-
ecosystems: The effect of landscape, habitat and farm management. 
Biodiversity and Conservation, 12, 1335-1355.

Zizumbo-Villarreal, D., Flores-Silva, A. y Colunga-García Marín, P. (2012). 
The archaic diet in Mesoamerica: Incentive for milpa development 
and species domestication. Economic Botany, 66(4), 328-343. https://
doi-org.wdg.biblio.udg.mx:8443/10.1007/s12231-012-9212-5 





[ 229 ]

Policultivos en el ejido de Trancoso, 
Zacatecas: entre la agricultura tradicional 
del maíz y la introducción de tecnología 
agrícola

Margil de Jesús Canizales Romo, Juana Elizabeth Salas 
Hernández y Rut Guadalupe Miramontes Cabrera* 

Introducción

Los procesos impulsados por una política neoliberal en la economía mexi-
cana alcanzó al campo a finales del siglo xx, mediante diversos factores 
como la reforma salinista en la tenencia de la tierra, el Tratado de Libre 
Comercio de América del Norte, además de procesos de despojo en los 
espacios rurales; a pesar de esto, los campesinos mexicanos continuaron 
en actividad contribuyendo con su trabajo diario a solventar las necesida-
des alimentarias de la población mexicana. Se hace patente la necesidad de 
reconocer su presencia, visibilizarla, pero sobre todo atender la problemá-
tica que aqueja las condiciones económicas y sociales del campo mexicano. 

El objetivo de esta investigación es analizar los policultivos en Zaca-
tecas, especialmente en la región del altiplano, tomando como ejemplo el 
ejido de Trancoso, que por sus características medioambientales y condicio-
nes de suelo ha sido apto para el desarrollo de una agricultura campesina, 
generalmente en pequeña escala. La investigación parte de la interrogante 
de si existió o no la modalidad de policultivos en esta región, cuáles fueron 
sus características y sus ciclos de cultivo, dado lo azaroso de las lluvias, que 
en palabras del poeta Ramón López Velarde fue denominado como “un 
cielo cruel y una tierra colorada”. 

Ponemos énfasis en la agricultura tradicional del maíz como un cúmulo 
de saberes y prácticas heredados por generaciones anteriores, como los 
procesos de selección de semillas principalmente de maíz nativo (también 

	 *	 Universidad Autónoma de Zacatecas.



230  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

llamado criollo) y de frijol, proceso que garantiza la continuidad de semillas 
locales, frente a la llegada de semillas consideradas mejoradas. Pero además, 
todo el conocimiento ligado a una tradición, generalmente religiosa, en el 
inicio de los ciclos agrícolas desde la preparación de la tierra, la siembra, los 
cuidados intermedios, hasta la obtención de diversos productos salidos de 
la milpa y la cosecha final, así como la utilización de las pajas y rastrojos.1 

La investigación se centra en un periodo de transición entre la agricul-
tura tradicional (caracterizado por la utilización de yunta jalada por fuerza 
animal) utilizada ampliamente todavía a mediados del siglo xx, y la intro-
ducción de tecnología agrícola (tractores, implementos y sistemas de riego) 
que supondría la modernización del campo zacatecano, desde la década de 
los sesenta hasta la actualidad. 

Basados en testimonios orales, encontramos que sí existieron los policul-
tivos en el ejido de Trancoso, tal vez a baja escala, pero estuvieron presentes 
en la población que ahora recuerda con añoranza las bondades de una prác-
tica cultural generalizada, como lo fue la milpa tradicional. A manera de 
hipótesis planteamos que el decaimiento de la milpa tradicional comienza en 
el momento en que la tecnología agrícola hace su arribo al campo zacatecano. 
Pero no sólo por los cambios en las condiciones de los cultivos, sino también 
debido a las nuevas políticas económicas, emanadas de la llamada revolución 
verde, y la promoción de los monocultivos tecnificados, para una produc-
ción agrícola destinada a los mercados regional y nacional. Lo anterior no 
significa que los policultivos en la tríada tradicional (maíz, frijol, calabaza) 
hayan desaparecido, pero ahora son contados los agricultores que reservan 
un pequeño espacio de sus tierras para la implementación de policultivos. 

La metodología utilizada en la investigación abreva en mayor medida 
de la historia oral, ya que se encontró escasa bibliografía y nulos registros 
documentales que dieran cuenta de la actividad agrícola de los policultivos 
en Trancoso y Zacatecas, por lo que se implementó la entrevista a profun-
didad con ejidatarios de diversas edades, trayectorias y lugares de residen-
cia en la región centro del estado de Zacatecas. 

La utilización de los testimonios orales es tan antigua como la his-
toria misma; sin embargo, con el nombre expreso de historia oral, surge 
en Estados Unidos al inicio llamada historia pública. En Europa, desde 

	 1	 El rastrojo es identificado como los residuos de las cañas de maíz después de segar. También se 
le conoce así a la paja del maíz después de separar la mazorca y desgranarla, la paja se utiliza 
como forraje para los animales domésticos chivas, borregas, vacas, mulas, burros y caballos.



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  231

la Escuela de los Anales Franceses, ya se pugnaba por la construcción de 
una historia mayormente democrática, cuyos protagonistas ya no sólo fue-
ran los grandes personajes como reyes, militares y gobernantes. En Italia, 
Alemania, Nueva Zelanda se realizaron esfuerzos por rescatar la historia 
de la clase proletaria (Pérez, 2025, pp. 1-9). En México, desde finales de la 
década de 1950, Wigberto Jiménez Moreno inició un interesante proyecto 
en el Instituto Nacional de Antropología e Historia, donde se pretendió 
rescatar las voces de los protagonistas de la revolución iniciada en 1910. A 
partir de entonces en México la historia oral, como metodología, ha sido 
impulsada por diversas instituciones, como el Instituto de Investigaciones 
José María Luis Mora, la Universidad Nacional Autónoma de México, la 
Escuela Nacional de Antropología e Historia, El Colegio de Michoacán, 
entre otras. De igual forma, han existido grupos de investigación en pro-
yectos colectivos y diversos autores y autoras que han aportado diferentes 
y enriquecedoras visiones sobre muy variados temas de la historia contem-
poránea de México (Covarrubias y Camarena, 2014, pp. 109-129).  

La metodología consiste en comenzar el proceso investigativo con 
exploración del tema desde la revisión bibliográfica y documental. Pos-
teriormente, se realiza trabajo de campo entre las comunidades y pobla-
ciones con el objetivo de identificar a testigos clave, protagonistas de los 
acontecimientos o procesos históricos para que sean narrados por ellos 
mismos. Son personas con un enorme conocimiento sobre el tema, puesto 
que generalmente se trata de trayectorias de vidas enteras (Garay, 2016, pp. 
7-42). En el tema que nos ocupa localizamos agricultores y profesionales 
agrónomos, ejidatarios todos en su pleno desempeño laboral. 

Mediante la herramienta de la entrevista a profundidad, es que se 
recaba valiosa información que aporta versiones desde la perspectiva de sus 
protagonistas. Las entrevistas son grabadas, transcritas y analizadas bajo la 
autorización expresa de las personas entrevistas. El producto de estas inves-
tigaciones suelen ser visiones diversas y descentralizadas sobre las expe-
riencias de vida de los protagonistas; hombres y mujeres que a través de su 
trabajo cotidiano aportan a la sociedad desde su actividad laboral (Gómez y 
Miranda, 2005, pp. 1-7). En el ejercicio de las entrevistas suelen surgir histo-
rias de vida que ilustran aspectos novedosos y peculiares que la bibliografía, 
incluso los documentos históricos, no aportan. Cabe señalar la gran riqueza 
en materia de tradición oral con la que cuentan los pueblos de México. 

Entrando en materia sobre el maíz americano, José Alfredo Pureco 
Ornelas señala que en México y América Latina la mayoría de la producción 



232  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

de maíz se destina a la alimentación humana; sin embargo, a nivel global 
es destinado para el alimento de ganado, combustible, la industria alimen-
ticia, que no alimentaria, elaboración de edulcorante y materiales biode-
gradables, harinas y como complemento a otros alimentos procesados; en 
términos generales, la producción del maíz en el mundo va encaminado 
más para el mercado que para las personas (Pureco, 2018, p. 22). En un 
interesante ensayo, Pureco plantea varios problemas y retos que representa 
la producción del maíz en el México actual, como el aumento considerable 
en las importaciones del mismo, el aumento de la población mexicana y la 
insuficiencia alimentaria, la incursión de semillas genéticamente modifi-
cada que atenta no sólo contra la gran variedad de maíces mexicanos, sino 
contra la salud de quien lo consume. Otros factores como el no aumento 
en la cantidad de tierras dedicadas al cultivo del maíz, el cambio climático 
alterarán la producción del maíz en el presente y plantea serios retos para 
el futuro (Pureco, 2018, pp. 22-25). 

Campesinos acceden a la tierra vía el arrendamiento

La agricultura tradicional zacatecana de mediados del siglo xx heredó 
prácticas ancestrales, cuyo referente más inmediato fueron las actividades 
agrícolas y ganaderas desarrolladas en las numerosas haciendas y ranchos 
de que se componía el estado de Zacatecas. A finales del siglo xix y princi-
pios del xx existían en la entidad zacatecana cerca de 250 haciendas entre 
grandes y pequeñas, y más de 3 000 ranchos (Márquez, 1990;  Esparza, 
1988). De estos espacios rurales emergieron grandes ejércitos de campesi-
nos que no poseían tierras, pero que, debido a la reforma agraria emanada 
de la revolución de 1910, serían los primeros beneficiarios de las diversas 
formas del reparto agrario, para hacer efectivo el anhelo legítimo de traba-
jar en tierras propias y ya no ajenas. Sin embargo, el largo proceso pasó por 
la arraigada práctica de los arrendamientos de tierras.

Sandra Kuntz asegura que, en los procesos de industrialización y urba-
nización durante el porfiriato, amplios sectores de la población permane-
cieron atados a sus comunidades y haciendas como peones acasillados y 
participaron muy escasamente en producir para el mercado (2011, p. 328). 
Por otro lado, se hace evidente que a finales del porfiriato la población era 
eminentemente rural, puesto que mientras que en 1910 representaba 85%, 
pasó a ser el 30% en 1990 (Guzmán, 2018, p. 16) Por su parte, Juan Felipe 



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  233

Leal afirma que las tierras de las haciendas se clasificaban en tres tipos: en 
primer lugar, un amplio espacio de explotación directa, donde se ubicaban 
las mejores tierras laborales y de pastos, con agua disponible para los traba-
jos agrícolas y ganaderos; en segundo lugar, un sector de explotación indi-
recta, espacio que comprendía las peores tierras, carentes de infraestructura 
hidráulica, cuyas tierras eran trabajadas en arrendamiento, aparcería en las 
más variadas modalidades; y en tercer lugar, existía un sector de reserva 
que se explotaba o no dependiendo de las buenas condiciones de produc-
ción y mercado. Por ejemplo, frente a un alza de precios o ampliación del 
mercado, los hacendados optaban por ampliar la explotación directa, uti-
lizando las tierras de reserva y reduciendo considerablemente la indirecta, 
pero cuando sucedía lo contrario, las haciendas reducían la explotación 
directa, ampliando la indirecta y la reserva (Leal y Huacuja, 1982, pp. 12-13).

Los campesinos, aunque no contaban con tierras propias en la época de 
las haciendas trabajaban como jornaleros del campo; sin embargo, a lo largo 
de todo el siglo xix y principios del xx, la población rural tenía acceso a la 
tierra de las haciendas en la modalidad de arrendamiento. Los hacendados 
contaban con una clasificación pormenorizada de sus tierras disponibles 
para el cultivo, el pastoreo y todo tipo de explotación económica, para el caso 
de Zacatecas incluso poseían explotaciones mineras dentro de las haciendas. 
La hacienda se encargaba de cultivar por cuenta propia las mejores tierras, 
irrigadas y productivas, mientras que las tierras no tan buenas eran arrenda-
das a particulares desde medianos productores o rancheros, hasta campesi-
nos que cultivaban pequeñas porciones de tierra con miras al autoconsumo. 

En el rubro de los arrendamientos, la rentabilidad de las haciendas se 
basaba en optar por las mejores condiciones para el hacendado. En tiempo 
de cosechas abundantes el arrendamiento de las tierras la hacienda las 
cobraba en monetario, tanto que en el caso de los trabajadores agrícolas 
la deuda en ocasiones terminaba en los libros de cuentas de las hacien-
das. Mientras que en épocas de bajas cosechas el acceso a la tierra, vía el 
arrendamiento, era redituado en especie, para acrecentar las cosechas de 
la hacienda, acapararla y poder vender a mejores precios, incluso poder 
ofertarla a los trabajadores a través de las raciones semanales y la tienda de 
raya (Canizales, 2014, pp. 183-199).

La gran flexibilidad en las modalidades del acceso a la tierra le permi-
tía al hacendado cobrar el acceso a la tierra de diversas formas, ya fuera 
en especie, en dinero o en trabajo. De igual forma, se encontraba cerca de 
la hacienda un gran ejército potencial de mano de obra a quienes recurría 



234  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

sobre todo en las épocas de siembra y cosecha. Leal afirma que el acceso a 
la tierra constituía una válvula de escape a las tenciones sociales originadas 
por la concentración de la tierra. El arrendamiento entonces conglomeraba 
a la mayoría de los trabajadores de diversos niveles, desde los adminis-
tradores o mayordomos, hasta los jornaleros y peones acasillados (Leal y 
Huacuja, 1982, pp. 12-13). 

El acceso a la tierra por parte de campesinos desposeídos significó un 
proceso largo, previo al reparto agrario cuando muchos campesinos obtu-
vieron tierras para el trabajo ya no ajeno o para la hacienda, sino en la 
búsqueda de la autonomía económica y moral.

Hacienda de San Juan de Trancoso

El ejido de Trancoso, Zacatecas, se creó con las tierras mayormente utili-
zadas por la hacienda del mismo nombre, propiedad de José León García, 
último hacendado porfiriano, miembro de la elite oligárquica zacatecana y 
descendiente de una familia preponderante en la política y economía de la 
región a lo largo del todo el siglo xix y principios del xx. La hacienda de San 
Juan de Trancoso, durante el periodo colonial y parte del México indepen-
diente, pasó por varios dueños, hasta que en 1826 fue adquirida por Antonio 
García Salinas, hermano de Francisco García Salinas (Tata Pachito), impor-
tante gobernador zacatecano en el primer cuarto del siglo xix. Hasta antes 
de 1862, la hacienda de Trancoso comprendía la hacienda de Tacoaleche, 
con una extensión territorial que sobrepasaba las 230 000 hectáreas, apro-
ximadamente, y como bienes mancomunados se consideraba también la 
hacienda de San Nicolás de Quijas Escalante, ubicada en el partido de Pinos. 

A su muerte, Antonio García Salinas hereda ambas propiedades a sus 
tres hijos: Joaquín, Jesús y José María, quienes las explotaron en sociedad. 
Este último hereda la hacienda ya dividida de Tacoaleche (cuyas dimen-
siones rondaba las 75 400 hectáreas) a José León García Villegas, quien la 
administra desde 1899 hasta la fecha de su muerte en 1945, cuya propie-
dad hacia estas fechas se encontraba totalmente disminuida por el reparto 
agrario (Reyes, 2002, p. 46). Trancoso era una hacienda agrícola y ganadera 
considerada como una de las fincas mayormente planificadas pues con-
taba con importantes obras de ingeniería hidráulica, como la presa Zacate-
cana, además de un sofisticado sistema de acequias que abastecía de agua 
las necesidades de abasto animal y humano. La topografía de la hacienda 
permitía tener tierras dedicadas al pastoreo de ganado tanto mayor como 



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  235

menor, así como espacios muy importantes dedicados al cultivo de granos 
principalmente maíz, frijol, trigo, cebada y alfalfa. 

La hacienda de Trancoso, durante el porfiriato, constituye un buen 
ejemplo de la gran propiedad en el estado de Zacatecas, que lejos de acapa-
rar tierras y concentrarla en una sola familia, por el contrario, se fragmenta 
por cuestiones hereditarias, pero también en la búsqueda de hacer más efi-
ciente la producción y la utilización de los recursos naturales a su alcance. 
A la familia García, en su conjunto, no le interesaba la posesión de gran-
des haciendas ubicadas de manera contigua, sino la creación de verdaderos 
complejos estratégicos de explotación que permitieran dar respuesta a sus 
exigencias de mercado y abasto interno, así como complementar los rubros 
de explotación (Canizales, 2014, pp. 122-129). 

En el plano 1 se expresa en rojo algunas otras propiedades de la familia 
García en los estados vecinos de San Luis Potosí y Aguascalientes, cuyas 
propiedades se ubicaron en el suroeste del estado en el altiplano zacatecano 
y potosino.

Plano 1. Localización de la hacienda de Trancoso, a finales del siglo xix

Fuente: elaboración propia de Margil de Jesús Canizales, con base en los planos y cartas topográficas reto-
madas del Archivo del Registro Agrario Nacional, Ramo planos de haciendas, Hacienda de Trancoso No. 
68, planos 2 y 3; Carta topográfica, inegi, Zacatecas F13-6, Esc:1:250,000.



236  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

No obstante, la separación de las haciendas que estaban en manos de 
la extensa familia García, en el momento de comercializar los productos 
buscaba estrategias conjuntas que disminuyeran los costos de traslado 
y comercialización. Lo anterior se percibe en la correspondencia de la 
hacienda de Trancoso, puesto que esta era la matriz de la mayoría de los 
negocios, así como almacén de los productos agrícolas y ganaderos.

Creación del ejido de Trancoso

La creación del ejido de Trancoso fue producto de un proceso de lucha 
que comenzó hacia 1927, con la primera solicitud de tierras proveniente 
de los pastores y campesinos desposeídos que trabajaban en la hacienda de 
Trancoso. Pero cuando la mencionada solicitud comenzaba a tener efectos 
legales, el 19 de mayo de 1928, 18 de los 22 peticionarios fueron asesinados 
en un campamento provisional que habían establecido en terrenos de la 
hacienda de Trancoso. 

Los años revueltos de la posrevolución y el inicio de la guerra cris-
tera fue el escenario de la desgracia, episodio recordado por la población 
de Trancoso como la matanza de la Blanquita. Los periódicos locales y 
nacionales condenaron el hecho y atribuyeron la masacre al ejército cris-
tero comandado por José Velazco, alto mando originario de Aguascalien-
tes, mientras que la autoría intelectual fue achacada a José León García, 
hacendado de Trancoso. Las viudas que le sobrevivieron a los agraristas 
asesinados, representadas por otro de los sobrevivientes Pedro Mauricio, 
continuaron en la lucha y lograron la creación de la colonia agrícola la 
Blanquita hacia 1933, motivo de la primera solicitud, así como el ejido de 
Trancoso, asentado en la parte central de la hacienda en 1937, como a con-
tinuación se detalla (Canizales, 2018, pp. 67-100). 

Los vecinos del poblado de Trancoso, encabezados por Pedro Mauricio, 
hicieron llegar su solicitud ante las autoridades, el 30 de agosto de 1933. La 
solicitud fue firmada por 192 personas, cantidad relativamente pequeña, si 
se considera la elevada población que tenía esta localidad, debido a que era 
el centro desde donde se administraban los terrenos de la hacienda. Según 
la junta censal en 1935, Trancoso tenía 2 079 habitantes de los cuales 442 
eran jefes de familia. Dentro del grupo de varones mayores de 18 años y 
mujeres con derecho a recibir tierras eran 111 personas. En total existían 
553 personas con derecho a pedir tierras. La diferencia entre las personas 
firmantes y las que tenían derecho a dotación, se debe tal vez a que muchas 



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  237

de las personas capacitadas para obtener tierras, realizaba todavía trabajos 
en la hacienda. Debido a esto, la junta censal no admitió a los peones acasi-
llados en la lista de peticionarios, ya que la ley no lo permitía. 

Hacia 1934, la localidad de Trancoso tenía un total de 1 900 habitantes, 
entre niños, mujeres, hombres mayores de edad y jefes de familia. Ninguna 
persona poseía terrenos de labranza ni vivía en casa propia. No existía el 
fundo legal en el pueblo y absolutamente todos los terrenos circundantes 
eran propiedad de la hacienda. A fin de analizar con más cuidado las activi-
dades de la población se agruparon en tres grandes partes. El primer grupo 
lo integran los trabajadores que se pueden considerar como dependientes 
de la hacienda, en total 224 personas. El segundo grupo estaba integrado 
por trabajadores un tanto independientes de la hacienda que en total eran 
215, y en el tercero se encuentran los trabajadores independientes, que en 
su mayoría son artesanos. 

El primer grupo lo integran los pastores, mozos, norieros, rayadores, 
lecheros, vaqueros, arrieros, choferes, caballerangos y trabajadores dedicados 
a la cría de ganado mayor. En forma resumida las actividades antes mencio-
nadas se podrían dividir en dos: trabajos agrícolas y actividades ganaderas. 
Como resultado se obtuvo que 78 personas se dedicaban a la ganadería y 120 
a la agricultura, 26 personas se dedicaban a otras labores en la casa grande. 

En 1934, la hacienda de Trancoso contaba con un total de 15 491 cabe-
zas de ganado menor entre cabríos y ovinos, que estaban al cuidado de 
47 pastores. Sobre la base de estas cifras se estima que cada pastor estaba 
al cuidado de 329 animales aproximadamente. Las obligaciones pastoriles 
eran depositadas no sólo en el jefe de la familia, sino en la familia entera. 
Con relación al ganado mayor, hacia estas mismas fechas la hacienda con-
taba con 1 600 vacas y 1 084 caballos, cuyas necesidades laborales eran 
realizadas por 31 trabajadores. 

De esta manera, gran parte de la población de Trancoso estaba rela-
cionada con la tierra. De las 450 personas económicamente activas, 384 
realizaban actividades agropecuarias y sólo 66 no estaban relacionadas con 
dichas actividades. Por lo tanto, se puede considerar que los habitantes de 
Trancoso se dedicaban a la agricultura y en menor medida a la ganadería 
(Canizales, 2018, pp. 111-118). 

Finalmente, se dotó con una superficie de 11 180 hectáreas, toma-
das íntegramente de la hacienda de Trancoso, de las cuales 1 550 eran de 
terreno de labor de temporal, 2 921 de terreno susceptible de labor, y 6 708 
para la cría de ganado. 



238  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

Los terrenos de agostadero en general eran de mediana calidad. La 
existencia de numerosas norias fue una característica peculiar del ejido 
de Trancoso. Los Charcos era un abrevadero muy mecanizado, donde se 
extraía agua en abundancia. Las norias de la Verde, San Isidro, el Carmen, 
la noria de los arcos inmediata a otro conjunto de norias en la Alameda, 
constituyeron los abastos de agua para las necesidades de los animales en 
propiedad de los ejidatarios (Canizales, 2018, pp. 111-124).

Como se puede apreciar en el plano 2, el ejido de Trancoso se ubicó en 
la parte central de la hacienda, de cuya región conoceremos las condiciones 
geográficas y climáticas.

Plano 2. Hacienda de Trancoso. Afectaciones agrarias entre 1932 y 1940

Fuente: elaboración de Margil de Jesús Canizales, con base en los planos y cartas topográficas retomadas 
del Archivo del Registro Agrario Nacional, Ramo: Planos de Hdas. Trancoso, 2 y 4.

Clima, vegetación y orografía de la región

El ejido de Trancoso se sitúa entre los paralelos 22º 44” de latitud norte y lo 
meridianos 102º 22” de longitud oeste. El clima predominante en la región 
es seco semitemplado, la evaporación excedía a la precipitación y la tempe-
ratura anual oscilaba entre 12 y 18 grados Centígrados. Presentaba lluvias 
en verano y un porcentaje de lluvia invernal que oscilaba entre 5 y 10.2 



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  239

milímetros cúbicos. En los meses de junio a octubre predominaban lluvias, 
de cerca de 350 milímetros cúbicos. Los meses secos eran febrero y marzo. 

En la región suele encontrarse la vegetación denominada “matorral 
crasicaule”, compuesta por los nopales: cardón, duraznillo, tapón y ras-
trero; cardenche y maguey cenizo. Entre los matorrales se encuentra el 
mezquite, huizache, chaparro y pueden observarse también palmas. Entre 
los vegetales menores tenemos la mariola, engorda cabra, sangre de drago 
y zacate variado. En cuanto a las características orográficas, la hacienda de 
Trancoso presenta amplios espacios cerriles, aptos para la cría de ganado. 
Gran parte de la hacienda era un complejo de cerros y lomeríos cuya altura 
máxima alcanza los 2 620 metros a nivel del mar, con el cerro de Santiago 
ubicado hacia el este de la hacienda. Otra de sus máximas elevaciones la 
encontramos en el cerro Media Luna, al sur de la hacienda, alcanzando los 
2 564 metros sobre el nivel del mar (Crónica, 2011, pp. 13-16).

Las mencionadas condiciones geoclimáticas favorecieron también el 
almacenamiento de agua en presas y estanques, aprovechando los arroyos 
naturales originados en los cerros, utilizando el agua para irrigar tierras y 
abastecer al ganado. La poca humedad favoreció también al crecimiento 
de los pastizales en época de lluvias para el alimento de ganado mayor 
y menor. A pesar de las grandes áreas cerriles, la hacienda contaba con 
las suficientes superficies planas laborables para suministrar alimento a los 
trabajadores y producir la pastura para los animales. Por las características 
medioambientales, era posible realizar algunos cultivos temporaleros y de 
riego, tales como maíz, frijol, trigo, chile, alfalfa, avena, entre otros. Por 
otro lado, las espesas nopaleras proporcionaban un importante alimento, 
sobre todo para el ganado bovino, en tiempo en que los pastizales no eran 
suficientes. (Canizales, 2018, pp. 16-38).

La vocación agrícola de una región más amplia, lo que comprendía el 
partido de la capital desde el siglo xix, es decir en las municipalidades cer-
canas a la ciudad de Zacatecas se cultiva el trigo colorado de otoño y trigo 
blanco o de invierno. Sin embargo, en los terrenos del partido predomi-
naba el cultivo de maíz, puesto que su producción anual se calculaba en 
378 650 hectolitros. El frijol se sembraba en julio y se cosechaba en diciem-
bre, produciendo entre 40 y 50 hectolitros por uno de semilla en todo el 
territorio del partido. El cultivo de la avena era casi una exclusividad de 
la hacienda de Trancoso que producía doce hectolitros por uno de semilla 
y 3 680 kilogramos de paja. Dentro del partido también se cosechaba la 
alfalfa en grandes cantidades y de muy buena calidad, a la que se realizaban 



240  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

cinco o seis cortes por año. Por ejemplo, en la huerta de la hacienda de 
San Pedro daba cinco cortes por año y se había sembrado hacía 45 años. 
Entre otros cultivos menores se encontraba el chile, la papa, el camote, las 
hortalizas, y frutas de clima frío, como los perones, duraznos y manzanas 
(Velasco, 1894, p. 162). Posteriormente, los trabajos agropecuarios de las 
haciendas paulatinamente se fueron trasladando a los numerosos ejidos, 
zonas de fraccionamiento y colonias agrícolas establecidos como resultado 
de la reforma agraria emanada de la revolución mexicana de 1910. 

La milpa tradicional,  
expresión cultural que se niega a desaparecer

Como señalábamos al inicio de la investigación, la milpa, como sistema 
tradicional de policultivo, estuvo presente en el ejido de Trancoso como 
una tradición heredada de las actividades y prácticas de los trabajos de la 
hacienda. Las cuatro personas entrevistadas coinciden en la proliferación 
de los policultivos en el altiplano zacatecano, especialmente en una época 
previa a la introducción de la tecnología agrícola, que implicó la utiliza-
ción de tractores, sembradoras y sistemas de riego. Es interesante observar 
cómo la milpa zacatecana adopta ciclos y características un tanto diferen-
tes a otras regiones de México, de acuerdo con las condiciones climáticas 
y de suelo. 

Mientras que en el sur del país las siembras comienzan a la entrada de 
la primavera, los cuidados eran entre abril y mayo y las cosechas se recogen 
en octubre (Casa, 2023), en Zacatecas todo es más tardío y depende exclu-
sivamente de la llegada de las lluvias.

La preparación de las tierras comienza desde enero y febrero. La siem-
bra, dependiendo de la llegada oportuna o no de las lluvias, se prolongaba 
entre los meses de junio, julio y agosto, mientras que las cosechas se lleva-
ban a cabo en los meses de noviembre y diciembre.2 

Por lo tanto, la connotación de milpa se apega a la tradición de los 
pueblos originarios, y es definida como un agrosistema productivo ali-
mentario basado en el policultivo fundamentado en la alimentación de los 
pueblos mesoamericanos, en la tríada maíz, frijol, calabaza. Sin embargo, 

	 2	 Entrevista a José Araiza, Estanislao Noriega y Jesús Noriega, realizada por Margil de Jesús 
Canizales Romo, Trancoso, Zacatecas, 6 de septiembre de 2024.



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  241

dependiendo de la región se le puede sumar el jitomate, tomatillo verde, 
plantas medicinales, guajes y calabazos, además se le pueden agregar nopa-
les, magueyes, árboles frutales, entre otros. Se han registrado hasta 60 dife-
rentes productos de la milpa tradicional. Según José Alejandro Almaguer, la 
milpa es la técnica agrícola más sensata y productiva en el mundo, desde el 
punto de vista ecológico y de la seguridad alimentaria, puesto que produce 
diversos productos en todo el proceso y no sólo al final de la cosecha, es 
menos atacada por plagas y las plantas sembradas generan sinergia donde 
se complementan unas a las otras (Almaguer et al., 2023, p. 10). 

El ciclo de la milpa zacatecana duraba todo el año, pero iniciaba en 
enero y febrero con la preparación de las tierras, mediante el volteo y remo-
ción de tierras y barbecho del ciclo anterior, con el fin de terminar con 
algunas malezas y que la tierra estuviese en condiciones de recibir y apro-
vechar las lluvias. Cabe señalar que el trabajo se llevaba a cabo con arado 
jalado por yuntas de bueyes, mulos, caballos o burros. La mayoría de los 
campesinos de Trancoso usaban mulas y caballos. A principios de año, se 
debían reparar los arados, si las rejas no estaban tan desgastadas por el uso 
se procedía al bruñido de rejas que consistía en sacar filo a las rejas expo-
niéndolas al calor y a golpe de marro. Pero cuando se hacía necesaria una 
reparación mayor se calzaban las rejas poniendo trozos de hierro nuevo 
para hacerlas más anchas y filosas a fin de surcar adecuadamente las tie-
rras.3 Estas operaciones preliminares servían para todo el ciclo agrícola.

Como es tradicional en todo México, los ciclos agrícolas están mar-
cados por festividades religiosas, especialmente el 15 de mayo día de San 
Isidro Labrador, representaba una fecha importante que en ocasiones ini-
ciaba con la temporada de lluvias, pero en el semidesierto zacatecano no 
siempre es así. Asunto de suma importancia era acudir a la misa del santo 
señalado para que una muestra de la semilla seleccionada y guardada celo-
samente durante años fuera bendecida de manera simbólica. En un reci-
piente pequeño o un morral se combinaban las semillas de maíz, frijol y 
calabaza, no obstante que en el momento de la siembra se manejaran de 
manera separada. Otras fechas importantes en el imaginario campesino 
son recordadas por el señor José Araiza, ejidatario de 79 años de edad: el 

	 3	 Entrevista a José Araiza, 79 años de edad, ejidatario de Trancoso, Zacatecas, realizada por 
Margil de Jesús Canizales Romo, Trancoso, Zacatecas, 6 de septiembre de 2024. 



242  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

jueves de Corpus4 y el día de San Juan (24 de junio) como fechas importan-
tes que inauguraban los buenos temporales.

Los testimonios orales coinciden en que a mediados y finales del siglo 
xx las lluvias eran más abundantes y llegaban de manera oportuna para 
iniciar la siembra entre los meses de junio y julio, teniendo como fecha 
límite para esta operación el 24 de julio, pero las prolongadas sequías no 
siempre garantizaban que se pudiera cumplir con estos plazos. Cuando las 
lluvias eran muy tardías los campesinos exponen su semilla al sembrar 
incluso en los meses de agosto y septiembre, considerando azaroso el ciclo 
agrícola.5

La siembra, una vez llegadas las lluvias, se hacía mediante la tradicional 
yunta, que abría los surcos, y detrás de esta el sembrador, que generalmente 
eran niños, iba sembrando las semillas separadas en pequeños morrales de 
ixtle. Las indicaciones precisas era arrojar con la mano derecha dos granos 
de maíz, uno de frijol y una semilla de calabaza con la izquierda. Un detalle 
que perduró por muchos años fue que los trabajos en la milpa, especial-
mente durante la siembra, se realizaban descalzos. Los jefes de familia se 
quitaban los pantalones que eran generalmente de mezclilla y se quedaban 
en calzón de manta. Los niños y sembradores sólo se descalzaban. Don 
José Araiza menciona al respecto: “cuando caminaba descalzo al sembrar, 
yo sentía que la frialdad de la tierra me daba energía […] para poder traba-
jar como desde las diez de mañana hasta las cinco de la tarde. La tierra da 
esa energía, por eso uno aguanta mucho trabajando”. Un dato revelado por 
don José, es que la semilla de maíz se remojaba en agua con anterioridad a 
la siembra para ayudarle a la germinación, sobre todo si los suelos no esta-
ban lo suficientemente húmedos.6 

Jesús Noriega, hijo de ejidatario y agrónomo de profesión, señala la 
importancia de la siembra con suficiente humedad para la germinación de 
las semillas depositadas. A él ya no le tocó sembrar con yuntas, pero sí cul-
tivar bajo el sistema de milpa, subiendo en la parte trasera del tractor para 
depositar las semillas alternadas de maíz, frijol y calabaza. 

	 4	 El jueves de Corpus se celebra 60 días después del domingo de resurrección, con el que 
culmina la Semana Santa.

	 5	 Entrevista a Jesús Noriega, 30 años de edad, hijo de ejidatario e ingeniero agrónomo de 
profesión, realizada por Margil de Jesús Canizales Romo, Trancoso, Zacatecas, 20 de sep-
tiembre de 2024.

	 6	 José Araiza, entrevista citada.



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  243

Una vez crecida la milpa se procedía a la escarda,7 cuando las plantas 
tenían de diez a quince centímetros de altura. En el sistema de milpa sólo 
una escarda era posible realizar, puesto que tanto el maíz como la calabaza 
crecían con rapidez y el trabajo con la yunta les podría dañar. Gracias a que 
el policultivo imita la biodiversidad de la tierra, la maleza en este sistema 
crece poco, por la sombra que propician las plantas y el hecho de que la 
calabaza se extiende en la superficie del suelo.

Las bondades del sistema de milpa son explicadas por Jesús Noriega, 
como un sistema armónico donde las plantas se complementan de manera 
positiva y se apoyan entre sí: por ejemplo, el maíz sirve de soporte a las 
guías del frijol, mientras que este ayuda a fijar el nitrógeno del ambiente, 
haciendo el suelo más productivo. La calabaza, por su parte, impide la pro-
liferación de maleza y plagas y sus hojas ayudan a conservar la humedad en 
el suelo.8 Señala que, ante el monocultivo del frijol, es posible que se con-
centre el nitrógeno en demasía y se pierda el equilibrio en la composición 
de los suelos, entre otras desventajas del monocultivo, como la pérdida de 
biodiversidad.

Otras de las bondades más interesantes del sistema de milpa son los 
diversos frutos que es posible recoger a lo largo del ciclo agrícola, que son 
muy variados, comenzando con las flores de calabaza, los ejotes (vainas de 
frijol tierno) y posteriormente el maíz también tierno conocido como elote, 
altamente consumido en todas las regiones de México. La planta del maíz 
también produce un hongo comestible llamado huitlacoche, y los cabellos 
de maíz son utilizados para infusiones medicinales. 

En los cuidados intermedios de la milpa se encuentra el deshierbe, es 
decir quitar la poca maleza que crece en los surcos. Estanislao Noriega, 
ejidatario, compositor de corridos y activista social, nos llama la atención 
sobre un término sumamente interesante: el desquelite, que no es otra cosa 
que la operación de quitar la hierba que crece en la milpa; sin embargo, hace 
referencia a que no toda esa hierva era maleza, sino que existían algunos 
quelites comestibles. Menciona que ante la falta de recursos que comple-
mentaran la dieta campesina se recurría a todo cuanto la madre naturaleza 

	 7	 Remoción de la tierra una vez nacida la siembra para airar la capa superficial y cortar la 
poca maleza que pudiera crecer por la humedad.

	 8	 Jesús Noriega, entrevista citada.



244  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

les daba tanto animales, como plantas silvestres. En este sentido es todavía 
común en la actualidad recolectar algunas verdolagas y papitas de campo.9 

Selección de semillas

La selección de la semilla, nos comenta don José Araiza, se hacía durante 
todo el año, en el proceso de desgrane del maíz que día con día sacan de 
la arcina10 de maíz, utilizadas para el almacenamiento de las cosechas que 
prácticamente duraban todo el año. Señala que cuando no se tienen los 
cuidados de seleccionar, almacenar y cuidar las diferentes variedades de 
maíz y frijol, se corre el riesgo de tener una mezcolanza en la milpa que no 
es recomendable y que crea problemas en el momento de la cosecha. Ase-
gura que tiene mejores resultados de la siembra y cosecha cuando guarda 
la semilla hasta por tres años, le atribuye una mayor madurez, que por 
lo tanto arroja mejores resultados. En otras palabras, en el presente año 
seleccionará lo que plantará dentro de tres. Específicamente para la semilla 
del maíz escoge las mazorcas más grandes cuya hilera de maíces sobrepase 
de doce a 16 granos por hilera. Comenta que desde niño se acostumbró a 
contar las hileras de maíces en las mazorcas para la selección de la semilla.11 

Generalmente, el almacenamiento de la semilla se hacía en costales, 
resguardados de humedad y plagas. Pero especialmente el maíz se guardaba 
en botes de lata cuadrados, llamados de cuatro hojas, donde la humedad 
era casi imposible que llegase pues eran cerrados herméticamente. Cabe 
señalar cómo las semillas seleccionadas de maíz se guardan con mayor celo 
que otras.

Cabe recordar que todavía a mediados del siglo xx la siembra de maíz 
era predominante, al grado de destinar a este cultivo casi la totalidad de 
las tierras de una parcela familiar. El objetivo era contar con maíz todo el 
año para el autoconsumo, pero también para vender a baja escala para los 
gastos diarios de la casa. El frijol se cosechaba en menores cantidades.12 

Las variedades más recurrentes para la siembra de maíz era el llamado 
maíz criollo, blanco, pepetilla, denominado en el ejido de Trancoso como 
pipitillo, así como el cónico norteño o maíz blanco. Estas variedades son 

	 9	 Entrevista a Estanislao Noriega, 75 años de edad, ejidatario, corridista y activista social, 
realizada por Margil de Jesús Canizales Romo, Trancoso, Zacatecas, 5 de octubre de 2024.

	 10	 Sistema tradicional de acopio y almacenaje de las cosechas de maíz y frijol.
	 11	 José Araiza, entrevista citada.
	 12	 José Araiza, entrevista citada.



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  245

reconocidas por las personas entrevistadas como la semilla tradicional por 
excelencia, especialmente para el cultivo de maíz de temporal, cuya con-
dición tenían la mayoría de las tierras del ejido. Esta variedad de semilla 
es altamente codiciada por considerarlo un maíz con arraigo regional, que 
garantiza la calidad de los productos elaborados desde los elotes, las torti-
llas y la elaboración de gorditas de maíz conocidas en la región como con-
doches.13 Sin embargo, sí han estado presentes otras variedades de maíces 
nacionales que vale la pena explorar con mayor detenimiento. En el caso 
del frijol, don José Araiza menciona que en los años cincuenta del siglo 
pasado predominaba la siembra de frijol bayo, pero que después llegaron 
otras variedades que en la actualidad continúan presentes: como canelo, 
flor de junio, flor de mayo, manzanita, pinto Saltillo y pinto rarámuri, y en 
menor medida el frijol negro.14 

La biodiversidad: los maíces mexicanos

La tortilla nos recuerda la biodiversidad del maíz; cada región de México 
tiene la tortilla tradicional que compite con la industrializada, elaborada 
con maíz híbrido o transgénico. “La región maya, por ejemplo, se carac-
teriza por tortillas pequeñas, en tanto que Oaxaca nos regala las inmen-
sas tlayudas. Especial lugar tienen las tortillas hechas de maíz pepitilla en 
Morelos y Guerrero, que son suaves y flexibles, y al recalentarse vuelven 
a inflarse” (Pedraza et al., 2023, p. 13). Importancia relevante tienen las 
ceremoniales nañús, realizadas principalmente en los municipios de San 
Miguel de Allende y Comonfort, del estado de Guanajuato, que son deco-
radas con dibujos que se plasman a través de un sello de madera con figu-
ras. Antes sólo eran imágenes de santos; en la actualidad se realizan con 
figuras de flora y fauna. 

En el estado de Zacatecas aún se encuentran tortilleras tradicionales, 
que hacen las tortillas a mano y se echan en comal, en algunos lugares se 
siguen utilizando los comales de barro y la leña. Pero como el consumo de 
maíz nos recuerda el sistema de la milpa, encontramos los tacos de chile, o 
de semilla de calabaza aparentemente sencillos, pero complejos en su pro-
ducción desde la semilla y plantas que se utilizan, podemos decir que son 

	 13	 José Araiza, Estanislao Noriega y Jesús Noriega, entrevista citada.
	 14	 José Araiza, entrevista citada.



246  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

un símbolo de resistencia e identidad. La variedad de formas y usos de la 
tortilla han contribuido a la pluralidad de platillos, algunos ejemplos son 
la tlayuda, el taco dorado, chilaquiles, enchiladas, tostadas, nachos, flautas, 
tacos en general y gorditas de maíz en todas sus presentaciones. 

No hay ciudad mexicana donde no haya taquerías y puestos de antoji-
tos elaborados con maíz: “tortillas, sopes, tamales, elotes hervidos o asados, 
quesadillas, gorditas, tlacoyos, pastel de elote, tostadas, atoles, nicoatole, 
dulces y panes de maíz, preparados con extensa variación local y regional” 
(Esteva y Marielle, 2007, p. 23).

En 1987, durante la inauguración de una exposición sobre el maíz en 
el Museo Nacional de las Culturas Populares, Guillermo Bonfil, impor-
tante antropólogo mexicano, clasificó a la planta del maíz como humana 
y cultural, “en el sentido más profundo del término, porque no existe sin 
la intervención inteligente y oportuna de la mano del ser humano; no es 
capaz de reproducirse por sí misma. Más que domesticada, la planta del 
maíz fue creada por el trabajo humano” (Esteva y Marielle, 2007, p. 11). 
Esta declaración nos da pie a profundizar en la complejidad de esta planta, 
presente en la cosmogonía y prácticas religiosas, pero también su presencia 
en la cultura popular. 

Como lo señaló Gustavo Esteva, la presencia del maíz está en todos los 
planos de la cultura mexicana, “aparece en todos los planos de nuestras 
culturas, desde el lejano pasado de los pueblos que existieron en el terri-
torio de lo que hoy es México, antes de que se inventara el país, hasta las 
expresiones más recientes de la sociedad contemporánea” (Esteva y Marie-
lle, 2007, p. 17). Caracteriza y distingue a la dieta popular, y también se 
encuentra en los platillos de la alta cocina mexicana, ejemplo de ello es el 
menú del restaurante Pujol, ubicado en la ciudad de México y liderado por 
el chef Enrique Olvera, que es considerado uno de los mejores chefs del 
mundo. La polémica que ha causado su tortillería Molino Pujol la dejare-
mos para otra ocasión, sólo diremos que es un ejemplo del mercado de la 
tortilla que compite con la cultura tradicional, ya que los precios en este 
lugar van de los 45 a los 60 pesos por docena de tortilla, mientras que el 
precio normal en la actualidad oscila entre 22 y 25 pesos por kilogramo. 

Continuemos con Gustavo Esteva. Él también planteó que la presencia 
del maíz llegó y resiste en los diversos ámbitos de la vida cultural: “aparece 
en el lenguaje, el vestido, la configuración del espacio, las formas cotidianas 
de pensar y comportarse” (Esteva y Marielle, 2007, p. 18). En las comuni-
dades campesinas el uso del maíz es integral, “los granos, las hojas, los 



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  247

tallos, las espigas del maíz y hasta el agua del nixtamal se utilizan para 
diversos propósitos”. Todas las partes de la planta, incluyendo raíces y hor-
cones sirven como abono o combustible. La caña se usa en la fabricación de 
artesanías y en la construcción. La hoja sirve como envoltura de tamales y 
cigarros, para fabricar objetos rituales o artesanales como recipientes y para 
amarrar manojos de hierbas o especias. El olote, corazón de la mazorca, se 
emplea como combustible y alimento para animales, como herramienta 
para desgranar mazorcas, pulir madera y piezas de alfarería, o como tapón 
de botellas u otros recipientes. El maíz también se emplea con propósi-
tos medicinales, para curar diversos males del cuerpo y el alma” (Esteva 
y Marielle, 2007, p. 22). La utilización integral del maíz nos recuerda su 
historia, relacionada con lo que mencionamos líneas arriba de que es una 
planta cultural. 

En el caso del estado de Zacatecas, la utilización ha sido de la manera 
que describe Gustavo Esteva, y sí siguen presentes las artesanías realizadas 
con las hojas de maíz, famosas son las muñecas de hojas de maíz; “Doña 
Mari es una artesana habilidosa y también hace muñecas de hojas de maíz 
que son regaladas a las novias el día de su boda. Por tal razón, se acostum-
bra a no pintarles el rostro; ellas serán las encargadas de hacerlo según sea 
el éxito o el fracaso en su vida matrimonial” (Salas, 2010, p. 78). En cuanto 
a las atribuciones curativas, es común el consumo de los pelos de elote 
para contribuir a la curación de enfermedades relacionadas con las vías 
urinarias. El maíz es bueno para acompañar la vida y hasta los rituales para 
despedir a una persona que ha muerto; es bondadoso para el estómago y 
el corazón.

En México, el maíz blanco es el que más se produce (86%), seguido 
por el amarillo (7%) y el de otros colores (7%). Sinaloa, Jalisco, el Estado 
de México y Michoacán son los principales productores de maíz blanco; 
mientras que Chihuahua, Jalisco y Tamaulipas producen la mayor parte de 
maíz amarillo (80%), los maíces de colores se centran en Chiapas y Ciudad 
de México (Pedraza et al., 2023, p. 19). 

Según la Secretaría de Agricultura y Desarrollo Rural (Sader) la 
mayoría de los maíces nativos se destinan al autoconsumo y la venta es 
en mercados locales y comunitarios; “Incluso en la contabilidad oficial de 
los maíces exportados (alrededor de un millón de toneladas anuales) están 
incluidos en el maíz blanco, aunque sabemos que el maíz azul es muy 
demandado en Estados Unidos” (Pedraza et al., 2023, p. 19). En el caso del 
estado de Zacatecas, el principal cultivo es de maíz blanco por medio del 



248  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

riego. Debido a las condiciones climáticas, es complicada la agricultura 
de temporal. Sin embargo, según el inegi, en el 2006 la mayor parte de la 
agricultura en el estado de Zacatecas se realizaba en condiciones de tem-
poral caracterizada por la alta frecuencia de sequías, ocurrencia de heladas 
tempranas, lluvias torrenciales y mal distribuidas, heladas tardías y vien-
tos de gran intensidad (Ortega, Castillo y Reveles, 2010, pp. 7-8).

Estudios científicos han contribuido a establecer que el origen del maíz 
fue en la cuenca del río Balsas en México, y desde ahí se inició el proceso 
de domesticación, dispersión y diversificación. 

Según Doebley y colaboradores (1985) y Doebley (1990), con la informa-
ción molecular isoenzimática, del análisis de las poblaciones estudiadas de 
teocintle anual, y de 94 accesiones de maíz de todo México, ubicó al origen 
geográfico del maíz en la región central de la Cuenca del Río Balsas, donde 
concurren el norte del estado de Guerrero, el oriente del estado de Michoa-
cán y el occidente del Estado de México. También señaló a esta zona como 
el centro de dispersión del teocintle y la que contiene de las poblaciones bio-
químicamente más similares al maíz, por lo que el teocintle de esta región es 
muy probablemente el ancestro del maíz (Ortega et al., 2010, p. 14). 

El proceso de domesticación se ha establecido en América entre 6 500 
y 5 500 años, teniendo como inicio tres centros de domesticación: Suda-
mérica, México y Norteamérica. En 1951, Wellhausen propuso la hipótesis 
de hibridación racial, pero los estudios desde la información isoenzimática 
han clasificado las razas de maíz de la siguiente manera: “Razas Indígenas 
Antiguas, Razas Exóticas Precolombinas, Razas Mestizas Prehistóricas, 
Razas Modernas Incipientes y Razas no bien definidas” (Ortega et al., 2010, 
p. 15). Entre las razas indígenas antiguas se encuentran: palomero tolu-
queño, arrocillo amarillo, chapalote, nal-tel; las razas mestizas prehistóri-
cas: cónico, reventador, tabloncillo, tehua, tepecintle; las razas modernas e 
incipientes: celaya, chalqueño, cónico norteño, bolita; y las razas no bien 
definidas: conejo, complejo serrano de Jalisco, zamorano amarillo, blando 
de Sonora, onaveño y dulcillo del noroeste.

Se han reconocido 64 razas nativas de maíz: ratón, urapeño, mixeño, 
cubano amarillo, tepecintle, celaya, jala, chapalote, zamorano amarillo, nal 
tel de altura, tehua, arrocillo, dulcillo del noroeste, apachito, choapaneco, 
nal tel, palomero de chihuahua, mountain yellow, palomero de Jalisco, dzit 
bacal, palomero toluqueño, serrano mixe, zapalote grande, motocinteco, 



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  249

cosmoatepec, tabloncillo, comiteco, zapalote chico, tablila de 8, negrito, 
conejo, cristalino, mushito, mushito de michoacán, cónico, cónico norteño, 
complejo serrano de jalisco, onaveño, tuxpeño norteño, olotillo, serrano, 
harinoso de 8, pepitilla, vandeño, gordo, ancho, tabloncillo perla, blando, 
bofo, reventador, tuxpeño, cacahuacintle, dulce, quicheno, bolita, elotero 
de sinaloa, chalqueño, elotes occidentales, oloton, chiquito, mixteco, azul, 
negro de chimaltenango (Rosado y Villasante, 2021, pp. 10-11).

Según los resultados del proyecto Nacional del FZA016 “Conocimiento 
de la diversidad y distribución actual del maíz nativo y sus parientes sil-
vestres en México. Segunda Etapa 2008-2009”, realizado por la Comisión 
Nacional para el Conocimiento y Uso de la Biodiversidad (Conabio) y para 
el Instituto Nacional de Investigaciones Forestales, Agrícolas y Pecuarias 
(Inifap), se recolectaron maíces nativos y sus parientes silvestres, Tripsa-
cum y teocintle, con el objetivo de identificar razas y especies. Es así que en 
el estudio realizado en Zacatecas de siete razas de maíces nativos, “donde 
el germoplasma recurrente es el Cónico Norteño, ha dado origen a las razas 
compuestas como: Cónico Norteño X Ratón, Cónico Norteño X Celaya, 
Cónico Norteño X Pepitilla y Cónico Norteño X Bolita” (Ortega et al., 
2010, p. 14) (véase imagen 1).

“Se reporta desde el norte de Guanajuato hasta el sur de Chihuahua, 
abarcando áreas agrícolas de Zacatecas, Durango y Aguascalientes y exten-
diéndose a zonas del norte de San Luis Potosí, sureste de Coahuila y sur 
de Nuevo León” (Rincón, 2022). De acuerdo con los datos de la Comisión 
Nacional para el Conocimiento y Uso de la Biodiversidad (Conabio) esta 
raza de maíz es la única resistente a sequías por lo que en los últimos años 
se ha usado para crear especies que resistan a la falta de agua.

Si bien la presencia de maíces nativos en Zacatecas ha estado protago-
nizada por el cónico norteño, han sido diversificadas y se han encontrado 
de varias razas según algunos estudios, por ejemplo el estudio de Wellhau-
sen, en 1951 encontró, el cónico norteño; pero el estudio de Taba en 1995, 
reportó las razas nativas de: Celaya, cónico, cónico norteño, chalqueño, 
elotes occidentales, elotes cónicos, tabloncillo, bolita, maíz dulce, San Juan, 
dulcillo del noroeste, bofo y tablilla (Ortega et al., 2010, p. 14).

Según el proyecto referido de 2010, las razas nativas en estado de Zaca-
tecas estaban distribuidas de la siguiente manera: 



250  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

Imagen 1. Maíz cónico porteño

Fuente: fotografía de Juana Elizabeth Salas Hernández, ejido de Trancoso, Zacatecas, 2024.

La raza Cónico Norteño aparece distribuida en todo el Estado; la raza Celaya es 
la segunda más frecuente, está prácticamente en los municipios de Jerez, Fres-
nillo, Tepetongo, Monte Escobedo, Valparaíso, Río Grande, Saín Alto, Maza-
pil, Pánfilo Natera y Villa García. La raza Ratón se encontró en los municipios 
de Ojocaliente, Villa Nueva, Moyahua, Jalpa, Tepetongo y Villa Hidalgo. La 
raza Elotes Occidentales se encontró en los municipios de Nochistlán, Tepe-
tongo, Tlantenango, Valparaíso, Saín Alto y Calera. La raza Bolita se encon-
tró en los municipios de Juchipila, Saín Alto y Loreto. La raza Tuxpeño se 
encontró en los municipios de Fresnillo y Tepetongo, y la raza Tabloncillo, fue 
solo una colecta que se encontró en el municipio de Tlaltenango (Ortega et al., 
2010, pp. 43-44). 



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  251

Imagen 2. Arnoldo Villaseñor Reyes (agricultor y cronista municipal de Calera, 
Zacatecas) y Lilia Azucena Rodríguez González (agricultora)

Fuente: fotografía de Juana Elizabeth Salas Hernández, ejido de Trancoso, Zacatecas, 2024.

De acuerdo con la investigación realizada por Luis Roberto Reveles 
Torres et al., en 2014 se colectaron en el estado de Zacatecas 166 muestras 
de variedades nativas de maíz de secano, dando como resultado la identifi-
cación de ocho razas, tres menos que hace décadas. La raza cónico norteño 
sigue siendo la que tiene mayor presencia, seguida de las razas: Celaya y 
ratón, bolita, elotes occidentales, tuxpeño, pepitilla y tabloncillo (Reveles, 
García, Hernández, Luna y Mejía, 2014, p. 1166).

La existencia de la raza cónico norteño en el estado de Zacatecas ha sido 
demostrada por varios estudios, como se ha explicado líneas arriba. Según 
el libro Herederos del maíz, esta raza se caracteriza por ser una “mazorca 



252  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

cónica con grano de textura semidentada de color blanco, tonalidades del 
amarillo y el morado” (Rosado y Villasante, 2021, p. 14) y se utiliza en tor-
tillas, botanas, pozole, sopas y menudo. 

La presencia del maíz en la cultura mexicana, como se ha podido 
observar, es dinámica y universal que transversaliza los diversos ámbitos 
culturales de la vida en México, y por supuesto que ha sido objeto y sujeto 
de las políticas públicas a lo largo del tiempo y el espacio. Ejemplo de ello 
es el decreto del 2010 del Senado de la República que aprobó que el 29 de 
septiembre se declarara como el Día Nacional del Maíz. 

La cosecha de los productos milperos

Llegado el tiempo de cosecha se comenzaba con la recolección de frijol, 
posteriormente de maíz y al final de la calabaza pipiana (cucurbita argyros-
perma). El frijol se conglomeraba en gavillas o montones para después 
ser acarreado a donde sería la trilla, si el frijol ya estaba muy seco la trilla 
se realizaba lo más pronto posible, puesto que lluvias repentinas podían 
mojarlo y dañar enormemente la cosecha. 

Don Estanislao Noriega atestigua que la jornada laboral comenzaba a 
las cinco de la mañana cuando se transportaban a la milpa. Al amanecer 
comenzaban con el corte de frijol aprovechando la humedad de la mañana 
y hasta que el sol consumía la humedad, es decir, entre las diez y once de 
la mañana. Después de un breve receso para almorzar, continuaban con 
el corte del maíz hasta aproximadamente las doce o la una de la tarde. A 
inicios de la semana terminaba la jornada con la recolección de tunas para 
el consumo de la casa, por lo que regresaban a sus hogares entre las cuatro 
y las cinco de la tarde. En total se contabilizan doce horas de trabajo conti-
nuo de lunes a sábado, puesto que los domingos era día de descanso.15 

Una vez recogido el frijol para su trilla, se procedía al corte total del 
maíz, que representa uno de los trabajos más extenuantes puesto que se 
cegaban tres surcos simultáneamente, y aunque el maíz nativo no crece 
demasiado, las plantas en ocasiones aún verdes hacen que el trabajo sea 
realmente pesado. Después del corte se disponían monigotes de maíz, 
montones de cerca de diez gavillas con mazorca que se ponían en forma 
cónica, lo que ayudaba a su conservación en el barbecho ante la llegada 

	 15	 Estanislao Noriega, entrevista citada.



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  253

de la lluvia, luego, se terminaba de secar el rastrojo, y ahí se mantenía 
hasta que se recogía la cosecha completa en los meses de diciembre, enero, 
incluso hasta febrero.

Las fiestas patronales del ejido de Trancoso se celebran el 12 de febrero, 
por lo que todas las familias procuraban haber terminado de levantar la 
cosecha de maíz antes de las fiestas patronales. A la par se recogían y aca-
rreaban las numerosas calabazas que ya estaban listas para ser consumidas 
desde el mes de noviembre, en el tradicional mitote de Día de Muertos 
(calabaza en tacha con camote, guayaba, canela y dulce piloncillo). Según 
el testimonio de don José Araiza, en un año memorable de buenas cosechas 
allá por los años ochenta acarrearon cinco carretones de calabazas.16 

En términos generales, los testimonios orales coinciden con las bon-
dades del sistema de milpa en el sentido de que produce insumos durante 
todo el ciclo agrícola y no sólo al final de la cosecha. Las plantas son menos 
atacadas por las plagas y generan sinergias que complementan y apoyan 
las unas a las otras. En el subsuelo las raíces del maíz, frijol y calabaza no 
compiten entre sí; en el suelo existe una complementariedad, puesto que 
mientras la calabaza se extiende a ras del suelo, el maíz crece alto sirviendo 
de soporte a las guías del frijol. En la parte aérea todas las plantas reciben 
la influencia del clima (sol, lluvia, vientos y hasta las heladas) (Casa, 2023; 
Pureco, 2018, p. 26).

Incluso la biodiversidad de la milpa propicia otras actividades como la 
cacería, recolección de otras plantas y frutos, cuando se complementa con 
hortalizas y árboles frutales. En el caso de Zacatecas, los árboles que cercan 
las tierras a manera de cercas vivas son los nopales, magueyes, huizaches 
y mezquites, de los cuales se recolectan sus frutos y productos. En el caso 
de los frutales prosperan los membrillos, manzanos, duraznos, perones y 
chabacanos.17

	 16	 José Araiza, entrevista citada.
	 17	 Jesús Noriega, entrevista citada.



254  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

Imagen 3. La cosecha de la milpa zacatecana

Fuente: fotografía de Juana Elizabeth Salas Hernández, ejido de Trancoso, Zacatecas, 2024.

Decaimiento del sistema de milpa en Trancoso, Zacatecas

Este sistema de cultivo tradicional perduró hasta el último tercio del siglo 
xx. Según los testimonios orales fue decayendo la práctica con la introduc-
ción de la tecnología agrícola. Los primeros tractores llegados al ejido de 
Trancoso comenzaron en 1968 y 1970, pero no es sino hasta la década de 
los ochenta que se generaliza su utilización, mediante créditos otorgados 
por Banrural, la banca que financió gran cantidad de tractores, imple-
mentos de labranza y sistemas de riego en Zacatecas entre 1970 y 1990.18 

	 18	 Estanislao Noriega, entrevista citada.



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  255

El trabajo de la siembra en el tractor dificulta un tanto la utilización 
del sistema de milpa, puesto que, al mezclar las semillas de maíz, frijol y 
calabaza, los conductos se obstruyen. Una alternativa es subir en la parte 
trasera del tractor a un sembrador que deposite la variedad de las semillas, 
pero la velocidad del tractor no asegura una siembra homogénea como sí 
lo permitía la yunta. Pero consideramos que la razón principal fue el cam-
bio de política con la llamada revolución verde y la pretensión de pasar de 
una agricultura tradicional de autoconsumo a una agricultura moderna, 
tecnificada y orientada hacia el mercado regional. Los programas de apoyo 
al campo, con semillas mejoradas y fertilizantes se orientaron al mono-
cultivo, es decir, sembrar por separado maíz, frijol y chile. Mediante la 
propuesta de rotaciones de cultivos se introdujeron otros productos como 
chile, zanahoria, cebolla, ajo, avena, trigo, entre otros, dejando de lado el 
cultivo tradicional de maíz. Ahora el interés se volcó al mercado de los pro-
ductos agrícolas y en la búsqueda de mejores ganancias que nunca llegaron 
a la mayoría de los campesinos.

El impacto en la biodiversidad del maíz a consecuencia del crecimiento 
industrial en su producción provocó el monocultivo que se desarrolló en el 
contexto de la revolución verde. Se introdujo el uso de agrotóxicos, en espe-
cial el glifosato, que ha sido clasificado por la oms como ligeramente peli-
groso, mientras que la The Pesticide Action Network International (pan) lo 
ha calificado como altamente peligroso.19 

Con la revolución verde y el Tratado de Libre Comercio (tlcan) de 
1994, se propició la creación de maíces híbridos que han sido mejorados 
mediante la cruza de razas de maíz y actualmente se utilizan técnicas de 
ingeniería genética. En ambos casos las semillas son producidas y comer-
cializadas por empresas, “en México hay al menos 67 empresas semilleras 
y más de 380 híbridos de maíz” (Pedraza et al., 2023, p. 27). Afortuna-
damente, movimientos sociales y de resistencia como los mencionados 
líneas arriba y los expuestos a continuación, han creado conciencia entre 
los agricultores sobre la importancia de preservar los maíces nativos de las 
diferentes regiones de México, como un importante legado anclado a la 
historia y tradiciones ancestrales en esta cultura del maíz. En opinión de 
José Alfredo Pureco, el modelo desarrollista del campo mexicano se agotó 

	 19	 Ponce Vélez, G. y Gaspar Ramírez, O. “Glofosato ¿Por qué se considera plaguicida alta-
mente peligroso?” La Jornada del Campo, 19 de agosto de 2023, núm. 191, p. 23.



256  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

en la década de los ochenta y se da paso a la agricultura comercial y de libre 
comercio (Pureco, 2018, p. 30).

Movimientos recientes en favor de los maíces nacionales

“Sin maíz no hay país”, fue la frase que se popularizó a partir de la exposi-
ción multidisciplinaria de 2003 que llevó ese título y que fue montada en el 
Museo Nacional de Culturas Populares. La exposición daba la bienvenida 
con un mural “realizado por Mauricio Gómez Morín con 600 kilos de gra-
nos de mazorca multicolores”.20 

La exposición ponía en el centro de atención la cultura al maíz, 
reflexionando por su origen, evolución y presencia en la cultura mexicana. 
Se encontraban mitos, entrevistas que abordaban la historia económica del 
maíz, y algunas manifestaciones de protestas en contra del maíz transgé-
nico. No se perdió la oportunidad para mostrar la cultura material rela-
cionada con el grano, “Los objetos son muchísimos: prensas de madera, de 
hierro, molinos para nixtamal pequeños y grandes, tortilladoras chicas y 
enormes, antiguas y modernas, un tractor, una carreta”.21 

La importancia de esta exposición radicó en que visibilizó al grano que 
ha acompañado a la humanidad por lo menos por 7 000 años; la prensa 
nacional describió a la exhibición, y en la nota de La Jornada del 8 de agosto 
de 2003, también se registraron las impresiones de los visitantes.22 

La fuerza de la frase “Sin maíz no hay país” ha ido creciendo conforme 
se ha usado en las últimas décadas, en libros, artículos, obras de arte y 
manifestaciones que buscan la protección del maíz nativo y la erradicación 
de la semilla híbrida y transgénica. Los movimientos en la salvaguardia 
del maíz nativo también ha llevado a la conformación de grupos defenso-
res de la milpa y de la tortilla, ejemplo de esto es la “Alianza por nuestra 
tortilla”, surgida en el 2019. Entonces se reunieron 100 personas del campo 
y de la ciudad dedicadas a la producción campesina, la transformación y 

	 20	 A. Jiménez, “El maíz, historia, posibilidades y amenazas, en una exposición”, La Jornada, 8 
de agosto de 2003. https://www.jornada.com.mx/2003/08/08/02an1cul.php?printver=1&-
fly [Consulta: 5 de agosto de 2023.]

	 21	 A. Jiménez, “El maíz, historia, posibilidades y amenazas, en una exposición”, La Jornada, 8 
de agosto de 2003. https://www.jornada.com.mx/2003/08/08/02an1cul.php?printver=1&-
fly [Consulta: 5 de agosto de 2023.]

	 22	 A. Jiménez, “El maíz, historia, posibilidades y amenazas, en una exposición”, La Jornada, 8 
de agosto de 2003. https://www.jornada.com.mx/2003/08/08/02an1cul.php?printver=1&-
fly [Consulta: 5 de agosto de 2023.]



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  257

comercialización del maíz y/o la tortilla, “organizaciones de la sociedad 
civil y funcionarios públicos, también en nuestra calidad de personas con-
sumidoras de maíz y tortilla, con el objetivo de discutir la problemática 
actual de la cadena maíz-tortilla” (Alianza, 2022). El objetivo es conser-
var los maíces nativos, las milpas, la diversidad de razas de maíz y la téc-
nica milenaria de la nixtamalización. “La problemática actual de la cadena 
maíz-tortilla” (Alianza, 2022). 

Entre las campañas que han desarrollado se encuentra el decálogo de 
nuestra tortilla; se trata de un manifiesto histórico, económico y político 
sobre el alimento naturalmente relacionado con el maíz. Los diez puntos 
son: 1. Accesible, 2. Justa, 3. Comunitaria, 4. Multicultural, 5. Sana, 6. Nix-
tamalizada, 7. Libre, 8. Consciente, 9. Sabrosa, 10. Protegida (Decálogo, 
2022). Este movimiento sostiene que en México la mayoría de la población 
come tortilla, “Es tan relevante que su precio, sin ser un indicador formal 
de la economía, es noticia todo el tiempo” (Pedraza et al., 2023, p. 13).

Sin embargo, cada vez más se corre el riesgo en Zacatecas y México de 
que los industriales de la masa y la tortilla utilicen maíz importado, híbrido, 
incluso modificado genéticamente, o bien que se utilice Maseca (maíz pro-
cesado y pulverizado), cuya calidad, textura y sabor en el producto final es 
realmente notorio. Cuando la elaboración de la tortilla se basa en el proceso 
natural, de acuerdo con los ingredientes de maíces nativos, la suavidad en 
la tortilla es notoria, incluso la durabilidad de las mismas. 

La Guerra de la Tortilla es otro movimiento político-económico en 
México que se inició en 1990 y significó la competencia por el mercado y 
los subsidios en la industria del maíz entre las industrias de los molinos, 
tortillerías y harineras. En 1990 se diseñó el Programa de Subsidio al Con-
sumo a la Tortilla y, en 1991, se comenzó la distribución de los “tortibonos” 
que se trataba de una tarjeta y que con ella se otorgaba a las familias bene-
ficiarias diariamente un kilogramo de tortillas en alguna de las tortillerías 
afiliadas. “Hasta el año de 1986, el subsidio a la tortilla se hacía directa-
mente a la cadena productiva del maíz, subsidiando costos de producción, 
distribución, comercialización y control de precios, lo que se expresaba en 
un precio de venta a la población general muy por debajo de sus costos de 
producción” (Shamah et al., 2003).



258  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

Consideraciones finales

No ha desaparecido el cultivo del maíz en el ejido de Trancoso, Zacatecas, 
pero en amplios sectores de agricultores pasó a segundo o tercer términos, 
por muy diversas razones, como los precios bajos del maíz en el mercado, 
la desvalorización del cultivo por azaroso y poco redituable, pero sin duda 
debido también a la falta de políticas públicas de los gobiernos neoliberales, 
cuyas prioridades no estuvieron en el campo mexicano. 

Como ejemplo de las dimensiones de la baja en el cultivo de maíz, de las 
diez hectáreas que sembraba el señor José Araiza, bajo el sistema de milpa 
hace 50 años, en el presente ciclo agrícola 97% de su parcela la sembró de 
frijol, mientras que en el resto se sembró maíz, ambos en monocultivo y 
añade “casi sólo para los elotitos”.23 

Aun así, los agricultores en la actualidad destinan una pequeña por-
ción de sus tierras al cultivo de la milpa, entre 20 y 50 surcos de la parcela 
son destinados a la forma tradicional de la milpa, más por una cuestión 
nostálgica que con un interés de producción. Sin embargo, son contados 
los productores que tienen el interés de continuar practicando el sistema 
de milpa tradicional.

Sin embargo, como menciona Elsa Guzmán, la “persistencia campesina 
ha desafiado las predicciones”, ante los reiterados cambios políticos socia-
les y económicos los campesinos subsisten, se reorganizan y a pesar de los 
procesos de despojo y privatización los campesinos persisten a los avata-
res de la globalidad. Asegura la autora que en plena crisis de modernidad 
seguimos hablando de campesinos (Guzmán, 2018).

Prueba de esta resistencia, el ejido de Trancoso, Zacatecas, no ha asu-
mido ni aceptado el proceso de regularización de las tierras, impulsada 
por Salinas de Gortari desde 1992 (Procede) a fin de convertir la pro-
piedad comunal de los ejidos en propiedad privada. Han sido numerosos 
los intentos fallidos en varias administraciones municipales por concre-
tar la reforma, pero los ejidatarios se rehúsan a finiquitar el ejido. Casos 
como Trancoso, existen varios en el estado de Zacatecas. Por el contrario, 
en los ejidos cercanos la privatización de las tierras ha propiciado nuevas 
tendencias a la concentración de tierras en pocos dueños. Mientras que, en 
las inmediaciones de las ciudades conurbadas de Guadalupe y Zacatecas, 
las empresas inmobiliarias tienen acaparadas tierras, cerros y valles que 

	 23	 José Araiza, entrevista citada.



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  259

aseguran su redituable negocio constructor de viviendas a expensas del 
crecimiento urbano. 

Es triste observar que ante la ola de privatización de tierras que ante-
riormente eran ejidales, ahora se encuentren concentradas en grandes pro-
piedades privadas, donde los nietos y bisnietos de los anteriores ejidatarios 
trabajan como jornaleros asalariados, en las mismas tierras en que sus 
antepasados las trabajaban como propias. 

Arnoldo Villaseñor, cronista y agricultor del municipio de Calera, ubi-
cado a 20 kilómetros de la capital zacatecana, explica que es muy común 
que en el habla cotidiana de los campesinos se refieran a la milpa, pero 
ya no en su sentido original, sino sólo al sembradío, cultivo y cosecha del 
maíz. Ante el decaimiento del sistema de milpa, entendida como policul-
tivo en el campo zacatecano, persiste el término milpa, pero ahora para 
referirse al monocultivo del maíz.24 

Sin embargo, consideramos que no todo está perdido en el campo mexi-
cano y zacatecano. Es posible emprender esfuerzos para difundir los bene-
ficios ecológicos y alimentarios del sistema tradicional de la milpa y nos 
sumamos a los movimientos recientes que crean conciencia de la impor-
tancia de mantener y preservar los maíces tradicionales, así como la cul-
tura de la milpa, concebida como un cúmulo de conocimientos y prácticas 
ancestrales heredadas de nuestros antepasados, cuya presencia en México 
permite vislumbrar un futuro positivo dados los múltiples movimientos en 
favor de los maíces nacionales.

Lista de referencias

Alianza por nuestra tortilla (2022). https://alianzapornuestratortilla.org/#-
llamado [Consulta: 3 de agosto de 2023.]

Almaguer González, J. A. et al. (2023). La dieta de la milpa. Modelo de 
alimentación mesoamericano y biocompatible. México: Gobierno 
Federal.

	 24	 Entrevista a Arnoldo Villaseñor, 51 años de edad, agricultor y ejidatario del municipio de 
Calera, Zacatecas, realizada por Margil de Jesús Canizales Romo, Zacatecas, Zacatecas, 9 
de octubre de 2024.



260  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

Canizales Romo, M. de J. (2014). Haciendas de campo, empresarios y nego-
cios en Zacatecas, durante el porfiriato (Tesis inédita de doctorado). 
Universidad Autónoma de Zacatecas, México.

Canizales Romo, M. de J. (2018). La lucha por la tierra. Reparto agrario en 
la hacienda de Trancoso (1920-1940). México: Gobierno del Estado de 
Zacatecas. 

Casa Gallina (2023). Sabores y saberes de la milpa. México: Casa Gallina. 
Covarrubias Cuéllar, K. Y. y Camarena Ocampo, M. (coords.) (2014). La 

historia oral y la interdisciplinariedad. Retos y perspectivas. México, 
Universidad de Colima.

Crónica Municipal de Trancoso (2011). Revista del Ayuntamiento de Tran-
coso. México: Zacatecas.

Decálogo de nuestra tortilla (2022). En Alianza por nuestra tortilla. https://
alianzapornuestratortilla.org/Uploads/decalogo.pdf [Consulta: 3 de 
agosto de 2023.]

Esteva, G. y Marielle, C. (2007). Sin maíz no hay país. México: Consejo Na-
cional para la Cultura y las Artes.

Garay, G. de (coord.) (2016). Cuéntame tu vida. Historia oral: historias de 
vida. Secuencia, 95, México, mayo-agoto, Instituto Mora.

Gómez, G. Y. y Miranda Gladis, R. (2005). Recuperación de la memoria a 
través del testimonio oral. X Jornadas Interescuelas/Departamento de 
Historia, Universidad Nacional del Rosario.  

Guzmán Gómez, E. (2018). De maíces a maíces. Agriculturas locales, dispu-
tas globales. México: Universidad Autónoma del Estado de Morelos; 
Juan Pablos Editor.

Información económica y poblacional del estado de Zacatecas. https:www.
economía.gob.mx [Consulta: 20 de agosto de 2023.]

Kuntz, S. (2011). De las reformas liberales a la Gran Depresión, 1856-1929. 
En Historia económica general de México (pp. 305-336). México: El 
Colegio de México.

Leal, J. F. y Huacuja Rountree, M. (1982). Economía y sistema de la hacien-
da: La hacienda pulquera en el cambio, siglos xviii, xix y xx. México: 
Era.

López Velarde, R. (2004). Suave patria. https://www.ingenieria.unam.mx/
dcsyhfi/material_didactico/Literatura_Hispanoamericana_Con-
temporanea/Autores_L/LOPEZ/VE.pdf. [Consulta: 27 de agosto de 
2023.]



Margil de Jesús Canizales, Juana Salas y Rut Miramontes  |  261

Márquez Herrera, A. (1990). Historia de la cuestión agraria mexicana: Es-
tado de Zacatecas 1530-1910. T. i. México: Juan Pablos Editor; Go-
bierno del Estado de Zacatecas; Universidad Autónoma de Zacatecas; 
Centro de Estudios Históricos del Agrarismo en México. 

Ortega, A., Castillo, A. y Reveles, L. (2010). Proyecto FZ016: Conocimiento 
de la diversidad y distribución actual del maíz nativo y sus parientes 
silvestres en México. Segunda etapa 2008-2009. Informe final de acti-
vidades 2008-2009. México: Conabio/Inifap.

Pedraza, N., López, M., López, B., Marielle, C. y Ortega, M. (2023). Del 
maíz a la tortilla. Lo que sabemos desde la tierra hasta la mesa. Mé-
xico: Grupo de Estudios Ambientales, A. C.; Alianza por Nuestra 
Tortilla; Secretaría de Medio Ambiente y Recursos Naturales; Cona-
bio;Agrobiodiversidad Mexicana. 

Pérez García, M. (2025). La Historia oral, orígenes, naturaleza, metodolo-
gía, su conexión con la Red y los medios masivos de comunicación. 
University of Puerto Rico at Río Piedras.

Pureco Ornelas, J. A. (2018). El maíz, de México para el mundo. Alimento 
patrimonio y ese “oscuro objeto del deseo”. En E. Quiroz y E. Padilla 
Rueda (coords.), El pasado del futuro alimentario: los alimentos an-
cestrales americanos (pp. 21-41). México: Instituto de Investigaciones 
Dr. José María Luis Mora; Consejo Nacional de Ciencia y Tecnología. 

Reveles Torres, L., Luna Flores, M., Mejía Gurrola, A., Hernández Mar-
tínez J. y García, S. (2014). Razas actuales de maíz de secano en el 
estado de Zacatecas. Revista Mexicana de Ciencias Agrícolas, 5(7), 
1155-1168.

Reyes, A. de los (2002). ¿No queda huella ni memoria? Semblanza icono-
gráfica de una familia. México: Universidad Nacional Autónoma de 
México; El Colegio de México.

Rincón Sánchez, F. (2022). Muestra de la raza Cónico Norteña. https://
www.biodiversidad.gob.mx/diversidad/alimentos/maices/razas/gru-
po-conico/conicoNorteno [Consulta: 5 de agosto de 2023.]

Rosado Ortega, A. y Villasante Serrano, B. (2021). Los herederos del maíz. 
México: Instituto Nacional de los Pueblos Indígenas.

Salas Hernández, J. (2010). La cestería y la jarciería en Zacatecas. Urdiendo 
una tradición. Zacatecas: Instituto de Desarrollo Artesanal de Zaca-
tecas; Conaculta.

Sánchez Esparza, C. (1988). Historia de la ganadería en Zacatecas (1531-
1911). México: Universidad Autónoma de Zacatecas.



262  |  Policultivos en el ejido de Trancoso, Zacatecas

Santana, F. (2021). Hijos del maíz. Semillas y raíces de la memoria. bin/
janium_zui.pl?jzd=/janium/Documentos/ETAPA01/AP/Mai-
ces_2013/d.jzd&fn=6775. [Consulta: 5 de agosto de 2023.]

Shamah Levy, T., Ávila Curiel, A., Cuevas Nasu, L., Chávez Villasana, A., 
Ávila Arcos, M. y Fernández Mendoza, C. (2003). El subsidio a la 
tortilla en México: ¿un programa nutricional o económico? Archi-
vos Latinoamericanos de Nutrición, 53(1), 5-13. http://ve.scielo.org/
scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0004-06222003000100001&ln-
g=es&tlng=es [Consulta: 28 de agosto de 2023.]

Velasco, A. L. (1894). Geografía y estadística de la república mexicana: Es-
tado de Zacatecas. México: Oficina Tipográfica de la Secretaría de 
Fomento.



[ 263 ]

El policultivo milpa en la dimensión 
regional y nacional. Hallazgos, líneas de 
acción, desafíos, retos e implicaciones 
generales: una conclusión

Enriqueta Quiroz

El presente libro ofrece diversas miradas sobre el sistema agrícola de poli-
cultivo-milpa; es resultado de un trabajo colectivo realizado por inves-
tigadores de diversas disciplinas: historia, antropología, etnohistoria y 
etnobiología. Si bien se elaboró sobre un tema común, se buscó principal-
mente establecer particularidades socioculturales y regionales de diversas 
milpas sembradas a lo largo del país. Generalmente se habla de que hay 
varios tipos de milpas, pero es difícil encontrar –por no decir, imposible– 
un libro que incluya distintos estudios de caso. 

Tal como se explicó en la introducción, existe diversidad de investi-
gaciones locales sobre el tema, pero por la misma razón no entregan una 
visión panorámica con perspectiva nacional. En ese sentido, se buscó cons-
tatar la biodiversidad cultural de México mostrando sitios con distintos 
cultivos. Se partió de la idea básica de que no existe un tipo de milpa, sino 
muchas, debido a la conjunción de varios factores: la localización geográ-
fica, la disponibilidad de agua, las variaciones de temperatura, también de 
altitud y en términos culturales de una selección cuidadosa de semillas, 
del reconocimiento de especies y de una hábil asociación de las plantas. 
También se consideró que la organización social y relaciones sociales en 
las comunidades son ejes centrales para la transmisión de conocimientos 
y mantener la continuidad en las prácticas agrícolas alrededor del poli-
cultivo. Estos conocimientos incluyen el manejo del medioambiente y las 
plantas cultivadas y recolectadas, a la vez que la ya mencionada organiza-
ción social (grupos domésticos, redes sociales internas a las comunidades, 
estructuras económicas y ceremoniales comunitarias y regionales).



264  |  El policultivo milpa en la dimensión regional y nacional

En este libro se demuestra que la milpa es un sistema eficiente; por tal 
razón, creemos que se replica en una gran extensión del territorio mexi-
cano: desde la región sur-sureste hasta las llanuras del Golfo y en dirección 
norte hasta la denominada Mesa del Centro, que junto al Eje Neovolcánico 
que se extienden entre la sierras Madre Occidental y Madre Oriental. Esto 
corrobora que la milpa es una práctica agrícola y cultural que ha sabido 
adaptarse a los diversos microclimas del país, adaptación que va desde una 
altitud de 10 msnm hasta 4 000 msnm; en las zonas tropicales húmedas, 
como la región Chontalpa y en la sierra de Papantla no es determinante 
la altura para la siembra. Sin embargo, sí es relevante el alto nivel de las 
precipitaciones siendo de las más abundantes del país. Consideramos que 
esta variable, junto a la temperatura, favorece la siembra de diversos tu-
bérculos dentro de la milpa. En este estudio destacamos en ambas zonas 
la producción de cinco especies de maíz, siete de frijoles y cuatro de chiles. 
En las mencionadas regiones son altamente productivas de hierbas dentro 
de las cuales consideramos a la caña de azúcar como un elemento más de 
la milpa. Tienen variedad de árboles frutales, además de otras hierbas y 
quelites, así como de frutos entre los que destacamos los jitomates, tomates, 
chayotes, calabazas, chilacayotes, etc. (véase cuadro 1).

Las zonas con precipitaciones intermedias (850 mm a 2 177 mm) como 
las que se observan en Tlaxcala, en la mixteca oaxaqueña, Texcoco en el 
Valle de México, Michoacán; con alturas entre 500 y 4 000 msnm, presen-
tan una variación considerable de temperaturas entre las mínimas (1.5° C) 
y máximas (30° C) durante el año. Consideramos que estos factores inciden 
en la producción de especies diferentes a la zona tropical, así aparecen las 
cactáceas que en conjunto suman diez variedades además de las de tunas 
(blancas, rojas y amarillas). Pese a la variación de precipitaciones, se reco-
lectan diversos quelites en temporada de lluvia; en conjunto producen once 
tipos de maíz, diez de frijoles además de habas y chícharos. Entre estas 
zonas de precipitación intermedia, Michoacán se destaca especialmente en 
la integración de árboles frutales con maíz (véase cuadro 1).

Entre Guerrero y Zacatecas hay una variación importante en la altura, 
lo que produce diferencias sustantivas en las temperaturas mínimas, que 
fluctúan de 16 en el primero y tres en el segundo, pero el nivel de precipi-
taciones es más o menos similar (229.4 mm y 350 mm, respectivamente), 
aunque bajo, consideramos que la diversidad productiva en ambas es nota-
ble (véase cuadro 1). 



Enriqueta Quiroz  |  265

Cuadro 1. Comparación y síntesis de las características generales 
de las milpas estudiadas
Región Chontalpa, Tabasco

Orografía Llanura Costera del Golfo Sur y sierras de Chiapas y 
Guatemala

Origen cultural Chontalpa
Altura s.n.m.m. 10 m
Pluviometría mm anuales 2 000
Temperaturas

Mínima 18.8
Máxima 36.5

Especies
Tubérculos y bulbos Yuca (Manihot esculenta), camote (Ipomoea batatas), macal 

(Xanthosoma spp), ñame (Dioscorea spp.), raíz de malanga 
(colocasia esculenta), puerro, cebollín (Allium fistulosum).

Cactáceas
Granos y semillas Cacahuate (Arachis ipogaea), frijol (Phaseolus spp.), carita, 

maíz, maíz megén, frijol pelón (Vigna unguiculata), chapaya 
(Astrocaryum mexicanum), frijol de vara, chícharo (Pisum 
sativum).

Hortalizas Coliflor (Brassica integrifolia), verdolaga (Portulaca 
oleracea).

Frutos Plátano roatán, plátano macho (Musa paridisiaca), jitoma-
te, calabaza (Curcubita spp.), chilacayote, tomate criollo, 
naranja, aguacate (Persea americana var. drymifolia), chile 
amashito (Capsicum anum var. glabriusculum), papaya (Ca-
rica papaya), chayote (Sechium edule), tomatillo (Solanum 
nigrum).

Hierbas Cilantro, hierbamora (Solanum ptychanthum) blanca y 
morada, quelite (Senna fructicosa), hueledenoche, caña de 
azúcar, cuña o cuñay, chicorio, tsuy, mostaza, perejil silvestre 
(Eryngium foetidum), tomatito de milpa (Solanum lycopersi-
cum L.), oreganón, amargosa, carricillocuña, chaya (cnidos-
colus chayamansa), chaya cuña (Astrocaryum mexicanum) 
momo (Piper aurantium).

Sierra de Papantla, Veracruz (Coxquihuí)
Orografía Sierra Norte y tierras bajas de Puebla, sierra de Papantla y lla-

nura costera veracruzana
Origen cultural Totonacas
Altura s.n.m.m. 60 a 900 m
Pluviometría mm anuales 1 900 a 3 100

Continúa



266  |  El policultivo milpa en la dimensión regional y nacional

Continuación

Temperaturas
Mínima 14
Máxima 33.6

Especies
Tubérculos y bulbos Camote morado, blanco (Ipomea batatas (L)), yuca (Manihot 

esculenta Krantz), jícama, cebollina (Allium shoenoprasum), 
ajo (Allium savitum L.).

Cactáceas
Granos y semillas Maíz (Zea mays L.) blanco, morado y rojo, frijol majayán 

(Phaseolus vulgaris L.), de árbol (Cajanus cajan), cuerno de 
vaina (Vigna unguiculata L.) y navajilla (Phaseolus vulgaris 
L.), ajonjolí (Sesamum indicum DC.).

Hortalizas
Frutos Chile (Capsicum anuum L.) chiltepín, de árbol y cuaresme-

ño, calabaza pipiana (Cucurbita argyrosperma) y de Castilla 
(Cucurbita moschata), tomate de milpa (Licopersicon escu-
lentum), chayote (Sechium edule (Jacq.) SW).

Hierbas Caña de azúcar (Saccharum officinarum L.), quelite malvarón 
(Xanthosoma robustum shott), quelite pata de gallo (Tinantia 
erecta (Jacq) fenzl), pápaloquelite (Porophyllum macrocepha-
lum DC), hierbamora (Solanum americanum Mil), quintonil 
(Amaranthus cruentus) morado y blanco, guías y flor de cala-
baza, guías de chayote, cilantro (Coriandrum sativum L.).

Tlaxcala
Orografía
Origen cultural
Altura s.n.m.m. 2 425 m
Pluviometría mm anuales 720
Temperaturas

Mínima 5
Máxima 25

Especies
Tubérculos y bulbos
Cactáceas
Granos y semillas Maíz (Zea mays spp L.) blanco, azul, teocintle (Zea peren-

nis), ajo (Zea mays var. Tunicata A. St. Hil), negro o morado y 
amarillo, frijol amarillo, negro, bayo, mantequilla, parraleño, 
pinto, ojo de liebre, vaquita, flor de mayo, ayocote (Phaseolus 
coccineus).

Continúa



Enriqueta Quiroz  |  267

Continuación

Hortalizas
Frutos Calabaza criolla (Cucurbita pepo L.), durazno (Prunus persi-

ca), capulín (Prunus salicifolia).
Hierbas

Mixteca oaxaqueña
Orografía
Origen cultural Mixtecos
Altura s.n.m.m. 1 600 m
Pluviometría mm anuales 186
Temperaturas

Mínima 8
Máxima 30

Especies
Tubérculos y bulbos
Cactáceas Maguey manso (Agave salmiana Otto ex Salm), verde, ayote-

co, carrizo (Agave mapisaga Trel), púa larga (Agave salmiana 
Otto ex Salm), blanco (Agave americana), espadín (Agave an-
gustifokia), tepeztate (Agave marmorata), tobalá (Agave pota-
torum), jabalí (Agave convalis), cuishe (Agave karwinskii).

Granos y semillas Maíz teocintle, frijol, haba, chile.
Hortalizas
Frutos Calabaza (Cucurbita moschata).
Hierbas

Alto del río Balsas, Guerrero
Orografía
Origen cultural Náhuatl
Altura s.n.m.m. 500-800 m
Pluviometría mm anuales 229.4
Temperaturas

Mínima 16
Máxima 34.5

Especies
Tubérculos y bulbos Camote (Ipomoea batatas) blanco, amarillo y morado, cebo-

lla (Allium fistulosum), ajo (Allium satiuum).
Continúa



268  |  El policultivo milpa en la dimensión regional y nacional

Continuación

Cactáceas
Granos y semillas Maíz (Zea mays) blanco, amarillo, azul, rojo, distintos tipos 

de chile, frijol blanco, chino (Vigna unguiculata) y negro, 
amaranto rojo (Amaranthus cruentus), huazontle (Chenope-
dium Verlandieri), guaje (Leucaena leucocephala).

Hortalizas Verdolagas (Portulaca oleracea), pápalo (Porophyllum ru-
derale), ejote verde, flor de calabaza, chipilín (Crotalaria 
longirostrata).

Frutos Jitomate (Solanum lycopersicum), melones, sandías, calabaza 
(Cucurbita moschata), tomate (Physalis philadelfica), pitaya 
(Stenocereus queretaroensis), guamuchil(Pithecellobium 
dulce).

Hierbas Aníz, epazote, cilantro, hierbabuena, albahaca (Ocimum 
basilicum).

Texcoco
Orografía
Origen cultural Acolhuas
Altura s.n.m.m. 2 250-4 000 m
Pluviometría mm anuales 700
Temperaturas

Mínima 6
Máxima 30

Especies
Tubérculos y bulbos Cebolleta, nabos.
Cactáceas Maguey (Agave).
Granos y semillas Chía (Salvia hispánica), maíz (Zea mays) blanco, negro, rojo, 

amarillo,  frijol (Phaseolas vulgaris)varios tipos, huazontle 
(Chenopedium berlandieri), trigo, cebada.

Hortalizas Quelites (Chenopodium album), berros (Nasturtium offici-
nale), verdolaga (Portulaca oleracea).

Frutos Chile (Capsicum annum), tejocotes (Crataegus mexicana), 
tunas (Opuntia ficus-indica) blancas, rojas, amarillas, ca-
pulín(Prunus salicifolia), moras (Rubus glaucus), aguacate 
(Persea americana), zapote blanco (Casimiroa edulis), cha-
yote espinoso (Sechium edule), calabaza (Curcubita moscha-
ta), jitomate (Solanum lycopersicum), miltomatl (Physalis 
philadelfica), zanahoria.

Hierbas Hierbabuena, perejil, cilantro.
Continúa



Enriqueta Quiroz  |  269

Continuación

Felipe del Progreso, Estado de México
Orografía
Origen cultural Mazahua
Altura s.n.m.m. 800-1 100 m
Pluviometría mm anuales 1 000
Temperaturas

Mínima 9
Máxima 33

Especies
Tubérculos y bulbos Nabo.
Cactáceas Nopal (Opuntia ficus-indica), maguey (Agave).
Granos y semillas Maíz (Zea mays), arrocillo (azul, blanco, rosado, amarillo, 

pinto, negro), cónico, chaalqueño (Zea mays spp. Mexicana), 
cacahuazintle (Zea mays L), palomero toluqueño (Zea mays 
everta), frijol flor de mayo, amarillo o canario (Phaseolus 
vulgaris L), haba (Vicia faba), chícharo (Pisum sativum), tri-
go(Triticum spp), cebada (Hordeum vulgare), avena.

Hortalizas Quelite nabo (Brassica rapa malva Malva parviflora), flor de 
maguey.

Frutos Calabaza (Curcubita spp), tomate (Physalis philadelfica) y 
jitomate (Solanum lycopersicum), chilacayote, chile chilaca 
(Capsicum annuum), verde, negro o pasilla, tuna amarilla y 
roja, capulín.

Hierbas
Michoacán

Orografía
Origen cultural Purépechas
Altura s.n.m.m. 900-2 400 m
Pluviometría mm anuales 850
Temperaturas

Mínima 8
Máxima 31

Especies
Tubérculos y bulbos
Cactáceas Maguey (Agave), sábila (Aloe vera (L.) Burm.f.), nopal 

(Opuntia ficus-indica).
Continúa



270  |  El policultivo milpa en la dimensión regional y nacional

Continuación

Granos y semillas Maíz teocintle del Balsas, maíz uarhuti, chícharo (Pisum Sa-
tivum L.), frijol (Phaseolus vulgaris L.), haba.

Hortalizas Acelga (Beta vulgaris L.), lechuga.
Frutos Plátano guineo, de Uruapan, gordo; aguacate (Persea ameri-

cana Mill.), changunga, guayaba, mango, zarzamora (Rubus 
fruticosus L.), cacao, mamey, zapote negro. chicozapote, 
macadamia, narajnja (Citrus sinensis (L.) Osbeck), lima (Ci-
trus aurantiifolia (Christm.) Swingle), limón (Citrus limon 
(L.) Osbeck), cidra (Citrus medica L.), membrillo (Cydonia 
oblonga Mill.), durazno (Prunus persica (L.) Batsch), manza-
na (Malus domestica (Suckow) Borkh), chabacano (Prunus 
armeniaca L.), café (Coffea arabica L.), capulín (Prunus 
serótina Ehrh.), ciruela (Prunus domestica L.), ciruela pa-
via (Prunus salicina Lindl.), chirimoya (Annona cherimola 
Mill.), granada (Punica granatum L.), granada china (Passi-
flora ligularis Juss.), higo (Ficus carica L.), tejocote (Cratae-
gus mexicana DC.), zarzamora (Casimiroa edulis La Llave 
& Lex.), zapote blanco, calabaza (Cucurbita pepo L.), chayote 
(Sechium edule (Jacq.) Sw.), chile (Capsicum annuum L.), 
jitomate, huicuno, jícama.

Hierbas Epazote (Dysphania ambrosioides (L.) Mosyakin & Cle-
mants), estafiate (Artemisia ludoviciana Nutt.), hierbabue-
na (Ricinus communis L.), manrrubio (Marrubium vulgare 
L.), manzanilla (Matricaria chamomilla L.), poleo (Mentha 
pulegium L.), prodigiosa (Mirabilis jalapa L.), ruda (Ruta 
graveolens L.), mejorana, tomillo.

Tróncoso, Zacatecas
Orografía
Origen cultural
Altura s.n.m.m. 2 564-2 620 m
Pluviometría mm anuales 350
Temperaturas

Mínima 3
Máxima 30

Especies
Tubérculos y bulbos Papa (Solanum tuberosum), camote (Ipomoea batatas), papi-

tas de campo.
Cactáceas Nopal cardón (Opuntia estreplacantha), duraznillo, tapón y 

rastrero, cardenche, maguey cenizo (Agave durangensis).
Continúa



Enriqueta Quiroz  |  271

Continuación

Granos y semillas Maíz (Zea mays) criollo, blanco, ratón, bolita, elotes occiden-
tales, tuxpeño, tabloncillo,  celaya, pepetilla o pipitillo y cóni-
co norteño, frijol bayo (Phaseolus vulgaris L.), canelo, flor de 
junio, flor de mayo, manzanita, pinto saltillo, pinto rarámuri, 
negro, trigo colorado y blanco, cebada, alfalfa, avena, guaje.

Hortalizas Verdolaga (Portulaca oleracea).
Frutos Calabaza (Curcubitas), chile (Capsicum), perón, durazno, 

manzana, jitomate (Solanum lycopersicum), tomatillo verde 
(Physalis ixocarpa), membrillo, chabacano.

Hierbas
Fuente: elaboración propia a partir de la información contenida en los capítulos del libro.

Desde el punto de vista del sistema de producción, la milpa es un poli-
cultivo y, como tal, se diferencia de la agricultura industrial de monocul-
tivo. Por lo tanto, es una práctica tradicional y principalmente familiar, que 
se desarrolla en pequeñas extensiones de tierra que no superan las cinco 
hectáreas. Si consideramos que la mayor proporción de la tierra agrícola 
disponible en México se encuentra distribuida entre pequeñas propieda-
des, podemos inferir que la milpa “es” el sistema agrícola mayoritariamente 
practicado en México. Ha abastecido por cientos de años a la gran mayoría 
de la población rural, de acuerdo con los datos del censo agropecuario de 
2022. Los pequeños campesinos aportan 70% de la producción agrícola. 
Esta cifra demuestra que la producción tradicional es efectiva, además de 
constante, a lo largo de todo el ciclo agrícola, con un barbecho muy corto o 
inexistente. En ese sentido, el sistema milpa es intensivo, con un alto aprove-
chamiento del suelo y con rendimientos notables en cuanto a la variedad de 
alimentos que produce por cada segmento de tierra (Centurión e Hidalgo; 
Vázquez; Méndez) Por lo tanto, una familia o una comunidad compuesta 
de múltiples familias dispone de alimentos variados a lo largo del año y, en 
su conjunto, conforman una dieta de origen ancestral saludable (Méndez; 
Vázquez; Ojeda et al.). Los estudios incluidos en el presente libro indican 
una dimensión subterránea de la milpa que incluye tubérculos diversos y a 
nivel de suelo se contempla la presencia de microrganismos que producen 
fermentos para una buena digestión (Ojeda et al.). Por su parte, la milpa 
con asociación de árboles frutales otorga una dimensión de altura al espa-
cio productivo, que pocas veces es valorada (Ramírez y Sánchez).

Además, hay que tener en cuenta que cada unidad productiva es ges-
tionada dentro de una economía campesina, en la cual se intercambian los 



272  |  El policultivo milpa en la dimensión regional y nacional

excedentes a nivel local y regional (Méndez). En ese sentido, su producción 
es dinámica y en su conjunto abastece al mercado interno de gran parte del 
país, aunque segmentadamente; es decir, no de manera integrada. Esta es 
una de las debilidades que hay que superar a futuro, si se desea continuar 
fomentando el sistema.

Mantener al policultivo milpa en el siglo xxi es un reto, porque al 
ser un cultivo tradicional, no concuerda con el modelo agroindustrial 
impuesto por un proyecto modernizador fuertemente introducido desde 
mediados del siglo xx. La agricultura industrial se implementó con un cri-
terio económico –muy distinto al de la milpa– que obedece a un sistema 
agroexportador que es partícipe de un modelo mundial globalizante. Es 
decir, que busca la producción especializada de un producto (monocul-
tivo) para responder a la demanda de los grandes mercados, especialmente 
internacionales. Tal como se expone en este libro, respecto a la siembra de 
berries en Michoacán, que están terminando con los tradicionales ekuaros 
(Ramírez y Sánchez).

El gran punto de inflexión entre ambos modelos –tradicional e indus-
trial– es la vocación de la segunda, por una mercantilización de la tierra y 
de los alimentos, razón por la cual se ha caracterizado a la milpa como una 
agricultura de subsistencia. Sin embargo, hemos visto a lo largo del libro 
que la llamada agricultura “de subsistencia” ha operado con efectividad en 
el transcurso del tiempo, tanto así que al introducirse el sistema agrícola 
europeo en las haciendas desde el siglo xvi, se continuó en su interior con 
la práctica indígena del policultivo milpa hasta los siglos xix y xx (Quiroz; 
Canizales, Salas, Miramontes). 

La eficiencia del sistema también se demuestra a través de la articula-
ción social que genera; es de mucha importancia el tejido social emanado de 
una práctica que involucra el sentido de la vida misma de las comunidades. 
Las fiestas patronales marcan el ciclo agrícola y generan convivencia parti-
cipativa entre los pobladores. Dentro de ese mismo proceso, se estimula la 
economía de los espacios locales y regionales, a través del intercambio o la 
compraventa de semillas, frutos, comida preparada y fomento de ferias de 
diversión (Méndez; Good). En torno a la milpa se logra una articulación y 
complementación entre los mercados rurales a partir de los excedentes de 
la producción (Quiroz), los policultivos permiten el intercambio de diver-
sos frutos. 

Los autores de esta obra consideran que la milpa se encuentra cada 
vez más amenazada por el cambio del paradigma tradicional al sistema 



Enriqueta Quiroz  |  273

agroproductivo (Ramírez y Sánchez; Canizales, Salas, Miramontes; Good). 
Que también se le ve vinculada con la introducción de una nueva dieta 
de alimentos ultraprocesados, así como por la introducción de costum-
bres foráneas a causa de la migración, principalmente a Estados Unidos, 
o también, por la inseguridad provocada por la presencia del narcotráfico 
(Good).

En ese sentido, estamos ante un reto, o si se quiere una disyuntiva, 
ante cuál modelo se debe a seguir o privilegiar. Hasta el momento, falta 
mucho por hacer en relación con la implementación de políticas públicas 
si se desea salvaguardar el sistema productivo tradicional, especialmente 
en cuanto al reconocimiento de todas las comunidades que lo practican, 
incluyendo a los campesinos mestizos; también falta crear una gobernanza 
participativa, así como marcos jurídicos e institucionales que tracen líneas 
a seguir (Ramírez y Sánchez).

En definitiva, este libro explica las múltiples razones por las cuales el 
sistema milpa debería ser una opción productiva importante para México; 
por ser una práctica que sí activa la economía interna, es sustentable, favo-
rece la biodiversidad y el respeto hacia las comunidades campesinas, ade-
más de valorar sus tradiciones. También posibilita/permite el desarrollo de 
las relaciones sociales, la producción y la transmisión de conocimientos. 



Sembrando milpas : historia, tradiciones y prácticas bioculturales
el cuidado de la edición estuvo a cargo 

de la Subdirección de Publicaciones 
del Instituto Mora.

Fecha de aparición en formato PDF:
4 de diciembre de 2025.



9
7

8
9

6
8

9
7

4
9

0
4

2

IS
BN

: 9
78

-9
68

-9
74

9-
04

-2

Ante la necesidad de observar a la milpa como un sistema 
agrícola de policultivos y no como un lugar donde sólo se 

siembra maíz, este libro analiza, diferencia y compara la diversidad 
de milpas regionales que existen en el país, indicando los diver-
sos frutos que producen tanto en lugares húmedos, tórridos, se-
mifríos y de altura. El manejo de las milpas tiene relación con el 
conocimiento de las comunidades sobre el ciclo agrícola que, a su 
vez, marca el paso de su cotidianidad y evoca su profunda cosmo-
visión.  Por esta razón, consideramos que las milpas son ecosiste-
mas bioculturales, donde el papel de los pueblos y comunidades es 
esencial, porque su sistema agrícola opera bajo un entendimien-
to sistémico de la naturaleza del que forman parte. El policultivo 
milpa de carácter intensivo intenta replicar la naturaleza al buscar 
la complementación entre las especies y, justamente, este conoci-
miento está siendo valorado y retomado por las actuales prácticas 
agroecológicas.

PROBLEMAS 
DEL DESARROLLO


